

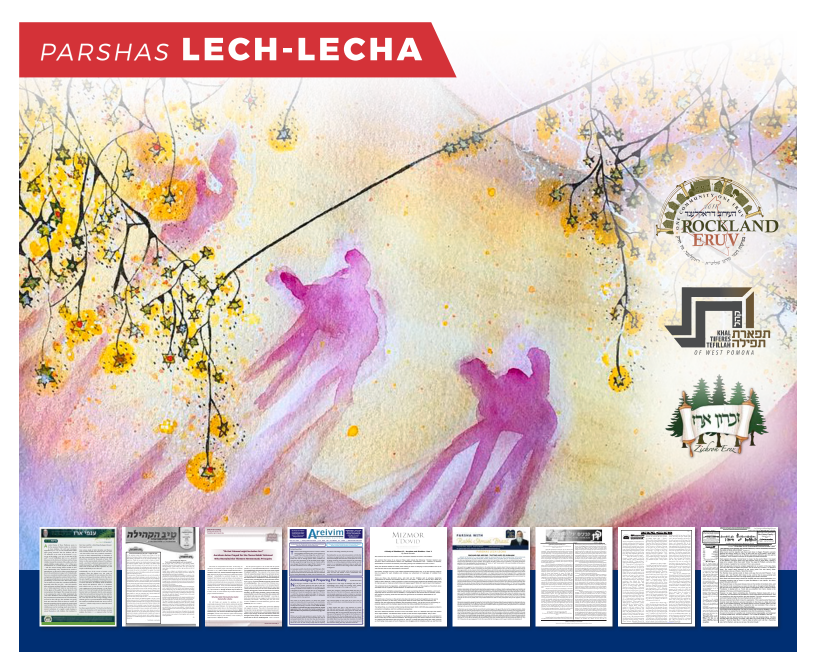
"ESSENTIALLY" ABOVE & BEYOND!

BS"D • Vo. 3 | Issue 6 | No. 105 • MONSEY: Candle Lighting - 5:35 • Yom Tov Ends - 7:05 (72 min past shkiah) • October 31, 2020 • 13 Cheshvan, 5781



**DIVREI TORAH FREELY PRINTED & DISTRIBUTED BY RAMAPOST** 

"בכל המקום אשר אזכיר את שמי אבוא אליך וברכתיך"



**ENGLISH**DIVREI TORAH

ANFEI EREZ • TIV HAKEHILA • SHVILEI PINCHAS • AREIVIM • MIZMOR L'DOVID

RAV BRAZIL • PENINIM ON THE TORAH • PARSHA PSHETEL • MIGDAL OHR

## YOUR FREE AD HERE! Send your artwork to mitzvos@ramapost.com to secure your ad space.



Contact us for your dream custom closet



Free Estimates 347.760.3600 HippoClosets@gmail.com



ARE YOU PURCHASING OR REFINANCING?



CALL US FOR A QUOTE! 845.362.3863 • ORDERTITLE@GIBRALTARNY.COM



TODD ROSENBLUM

- **4** 845,364,0337
- 0 914.522.6793
- todd@adaparch.com
- rosenblumarchitecture.com
  - 9 200 East Eckerson Road Suite 230 F New City, NY 10956







#### ROCKLAND TRANSFERS

CAR SERVICE



- (departures and arrivals)
- Per Hour Hire
- School (out-of-town) op-off and Pick-up
- Reliable and SafeFixed Rates
- No Added Fees
- Credit Cards Accepted







Reserve Online www.RocklandTransfers.com Call / Text (845) 288-8888

- **♦ WILLS & TRUSTS**
- ♦ ELDER LAW
- **♦ PROBATE**
- **O HALACHIC WILLS**
- **O TAX PLANNING**
- ♦ MEDICAID PLANNING
- ESTATE PLANNING ♦ TRUST ADMINISTRATION ♦ SPECIAL NEEDS PLANNING
  - **ASSET PROTECTION**







Haas & Zaltz, LLP

INFO@HAASZALTZ.COM | WWW.HAASZALTZ.COM 365 ROUTE 59 | SUITE 231 | AIRMONT, NY 10952

As an independent agency we shop several companies to find you the right coverage and the right price.

Wise Men Insurance Services

support@wisemeninsurance.com Ph 845-579-2978 Fax 845-231-6224



#### hevra L'Bitachon OF ROCKLAND COUNTY

Chevra L'Bitachon is a community security organization which trains and manages members of the community to become quards for their own shuls and mosdos as well as other security related resources.

For more info, please contact us at info@clbrc.org or call/whatsapp 845.704.1205 (add us to whatsapp to see our regular security related updates)











www.POMONAENTERPRISES.com

## Rabbi Chaim J. Levitan

## פרשת לך לך

central theme of these Parshious seems to be the promise Hashem makes to Avraham to have children. We will read Avraham's anguished cry of ואנכי הולך ערירי and the Borei Olam again giving assurance that his children will be "as numerous as the stars of the heavens" (15:5), on top of the pledge כעפר מער "as the dust of the earth" (15:16). Mefarshim alert us to a powerful dimension in the distress of Avraham and Sara being childless beyond the torment of the endless ache that regular childless couples endure – ה' ירחם. They were revolutionaries in a world steeped in idol-worship - with the masses bowing before models of their own craftsmanship. They introduced the world to Monotheism, to The One G-d that created them and directs the world and every aspect of it. Undoubtedly, they were considered unstable, despite their teaching and gaining a following that somehow believed them. The naysayers held them to be no more than a fad, proclaiming "it will never last". How many people can be taken in by what they considered foolhardy? Especially when they are gone - who will continue their movement? Avraham and Sara realized that Lot was a 'failed experiment' when he was lured away by the gleam of the gold he dreamt about; he will not perpetuate their legacy. This concept also needs to be examined in order to fully understand the עומק of the Akeidah. It was not simply just the child they had Davened and Davened for and had finally received in their old age, that Avraham was giving back. His entire life's work was about to vanish, the Emunah in Hashem that he taught the world would soon be displaced by the darkness of idolatry. Their childlessness was far reaching, much more than the natural inclination of a regular couple hoping to extend themselves with children. But included in

their loss would be a disturbing theological disaster they hoped to avoid.

Any serious study of Sefer Beraishis and Shemos must certainly include the theme of מעשה אבות סימן לבנים, the actions of our Avos, somehow, sometimes, in ways we don't understand fully or sometimes at all, have created and paved the roadways that Klal Yisroel have traveled for thousands of years. This theme is often spectacularly enhanced by adding a motif - one that I really don't understand but I am totally fascinated by - of Gilgul Haneshamos. Let me share some of the little bit that captivates me, and maybe it will thrill you as it does me.

Undoubtedly, one of the secrets of Torah is that somehow, from the failures Lot, the seeds of Moshiach were planted. He was someone who chose Sedom over living with Avraham, all for the sake of the pot of gold he envisioned. Someone who in an act of incense with his daughters created the nations of Amon and Moay, the unlikely Zeide of Malchus Bais Dovid and Moshiach. There is a wondrous Sefer called מה שהיה על הפטרות who quotes (vol. I Haftoras Lech Lecha footnote 33) the classic Sefer נפלאות מתורת השי"ת (said to be Rav Aron Kotler's favorite Sefer on Chumash), that the entire episode of the first real world war between the four and five kings is mentioned along with the capture of Lot is the מעשה אבות for the war of Gog U'magog, whose ultimate goal is to prevent Moshiach from bringing the world to its ultimate desired state. It was a war על ה' ועל משיחו , which is why it was so critical for Lot to be rescued.

See there a quote from the של"ה (Lech Lecha) that Lot is the same Gematria as אדם (45) because, as many explain, the letters ב -ד- מ represent what אדם had







## Rabbi Chaim J. Levitar

within him – אַדם - דוד אַדם. Here the של"ה expounds on what has been man's problem since day one -PATIENCE. Avraham tells Lot 'you can't eat from the land YET, soon it will be ours'. The של"ה uses the wording "ולא תאכל – do not eat the UNRIPE fruit yet. The wording struck a chord. There is a Gemara (Sanhedrin 107a) בת שבע בת לדוד בת היתה לדוד בת פגה פגה שאכלה פגה - really Bas Sheva was destined to marry Dovid - her husband was doomed to die in the war even without Dovid's involvement and the Chilul Hashem could have been avoided - but Dovid RUSHED and ate UNRIPE FRUIT. See the Gemara there that teaches: ראויה היתה בת שבע לדוד מששת ימי בראשית – Bas Sheva was destined for Dovid from the six days of creation. The Toras Chaim (ibid) asks, how can that be? Shiduchim are ONLY decreed forty days before birth, not from the time of creation. He quotes a Zohar that the Neshama of אדם ended up in Dovid based on the formula אדם דוד משיח. So too,

says Toras Chaim, that the Neshama of Chava ended

up in Bas Sheva, so the marriage of Dovid and Bas

Sheva was in fact predestined from Beraishis via the

marriage of Adam and Chava. BUT Dovid rushed

In Parshas Kedoshim (19:26) the Ohr Hachaim puts it all together for us. He teaches that the Mitzvah of ערלה, not to eat the fruits of the first three years, is really a חיקון for the חטא of Adam Harishon. Had Adam waited on that fateful Friday of his creation until Shabbos – the עץ הדעת would have become permissible for them to eat - שאם היה ממתין עד ליל" "עץ הדעת מקדש על היין, from the grapes of the על היין. Therefore, we see the fruits of our labor and refrain from benefitting from them - practicing restraint, exercising PATIENCE. What obviously emerges from all this is that Adam's fault, was repeated by Lot and again by Dovid. It probably should occur to us that the waiting for Moshiach – the אחכה לו – is not simply

waiting FOR THE RIGHT TIME TO COME, but the waiting - the PATIENCE ITSELF - is a חיקון of man's universal fault as the pattern of Adam indicates.

Let's get back to Lot, who after learning all this we must realize that we do not know who he really was. When Avraham chastises him about his shepherds lack of honesty, there are some key words. In 13:9 Avraham says: הפרד נא מעלי – please SEPARATE from me. In 13:11 it says: אחרי הפרד לוט מעמו. We know from Chazal, that this פירוד was not only a physical separation but a spiritual rift between Lot and Avraham and his G-d. But we find, his Moavis descendent Rus, the mother of Malchus Bais Dovid and Moshiach, tells her mother-in-law (Rus 1:17), I am not abandoning you or your religion ever – כי המות יפריד ביני ובינך. Rus crossed the bridge that her Zeideh walked across, she reversed that separation and returned, and was in fact Zocheh to greatness.

Based on what we've explored, using the ב -ד - מ formula, we can suggest another understanding of the Pasuk (13:10) that says 'Lot saw how fertile the land was כי כלה משקה comparing it to 'גן ה' (see Rashi and Ramban). How did he know what the גן ה' looked like? Now we know, based on the מ- ד- ם formula.

I hope this shows us the need to revisit the ענינים in Chumash that we all felt we know already. May Hashem help all of us, WAITING, WAITING for the great day to come בב'א.

Among those who are מצפים לישועה





too soon.













#### And Lot traveled from the east – ויסע לוט מקדם

In the evening, a group of Chassidim were sitting in the Bais Midrash of the Rebbe of Rozhin. Suddenly, the Rebbe came into the Bais Midrash, approached one of the surprised Chassidim, and asked him: 'Please tell me, what is better, a Rebbe or friends?' Upon hearing the question, the chassid panicked, lowered his eyes, but without hesitation replied: 'The friends.' The Rebbe smiled when he heard the answer, and he went back to his room. The chassidim who witnessed the exchange were quite surprised and immediately approached their friend with the claim, 'How can you be so brazen to say this to the Rebbe?!' He replied, 'You should know that all the words of the Rebbe are said with ruach hakodesh, listen and I will tell you a story:

'On my way here, I stayed overnight at an inn and in the middle of the night a very difficult challenge in sanctity confronted me. The yetzer burned in me like a fire to commit a grave sin, but suddenly I remembered that when I come to the Rebbe, he will immediately see that which I did on my forehead. Suddenly, fear and shame fell on me, but then the yetzer tried to convince me that it was possible to go to another Rebbe who 'cannot read his forehead', and I almost fell into its trap. But then I thought to myself, aside from the Rebbe, my good friends are here as well, and true, perhaps I can easily find another Rebbe, but it is not so easy to find good friends in another place. This is how I restrained myself from committing that terrible sin.' Now you understand why I told the Rebbe that friends are more important than the Rebbe?!

The Torah states (13:11) ויסע לוט מקדם' – 'and Lot traveled from the east'. Rashi mentions the Midrash Aggadah: 'He said, "I want neither Avram nor his G-d". Avraham Avinu was a good friend to Lot and also a tzaddik connected to him. As long as Lot was connected to Avraham Avinu, he was also connected to Hashem Yisbarach. But the moment that he decided to sever the bond with Avraham Avinu, he also severed the bond with the Creator, a terrible thing! We must be very careful to have a connection with tzaddikim, and to guard this connection, and to be in their domain as much as possible. Whoever has not yet merited this connection, he must work hard to develop a relationship with a tzaddik, and to pray to Hashem Yisbarach to find and connect with a tzaddik, because a connection to a tzaddik brings about a connection with HaKadosh Baruch Hu.

Tiv HaTorah - Lech Lecha



#### 'יפה תלמוד תורה עם דרך ארץ' 'Torah study is good together with an occupation'

My day begins with a shiur early in the morning, Tefillah, breakfast at home and then to work. At night, I help in the house with the children, I grab another shiur, and I go to sleep. The sweet sleep of the laborer, and then I get up early and start all over again.

Despite being a diligent and dedicated worker, at work they started playing with my salary because of Corona despite my working long hours and I am very dedicated.

The next day I met my Rebbe, one of the great Tzaddikim of the generation, at a bris and I told him my situation and my reduction in salary. Immediately he told me to leave the job and Hashem will help me from someplace else and I will be able to learn more through the day. I hesitantly left the bris. Most of the time the Rav does not advise me to leave my job, but now that he assured me, I was afraid of the unknown...

From there I went to shul to learn Torah.

The next day I met a good friend who asked me if I was looking for a job. I replied that I was, and I told him what happened and what the Rav advised me to do. He asked me how much I was making until now, and he offered to pay me the exact same salary which was enough to support my family. He added that whenever I had free time, he would be happy if I learned Torah as this would bring him beracha for the business.

He made everything dependent on the assurance and beracha of the Rav. I could not go into the Rav just then. The Rav was not seeing the public then, and there was no way to get hold of him.

The ways of Hashem are wondrous, the gabbai called me and asked if I could take something to the Rav. Of course, I readily agreed but I asked him if instead of bringing it to the gabbai who would bring it to the Rav if I could bring it directly to the Rav. He was pleased and I was even more pleased. I entered the inner room at a propitious time and the Rav gladly gave his beracha wholeheartedly.

Today, I am able to learn several hours throughout the day aside from my set time to learn and there is no one more satisfied than me who merits to be involved in Torah together with a job with much appreciation.

כ.נ.





#### הירושה האמיתית – ההשגות הרוחניים The true inheritance – Spiritual Achievements



אחר הדברים האלה היה דבר ה' אל אברם... אנכי מגן לך שכרל הרבה מאד: ויאמר אברם ה' אלקים מה תתן לי ואנכי הולך ערירי ובן משק ביתי הוא דמשק אליעזר: ויאמר אברם הן לי לא נתתה זרע והנה בן ביתי יורש אתי: והנה דבר ה' אליו לאמר לא יירשך זה כי אם אשר יצא ממעיך יירשך: (טו:א-ד)

After these events, the word of Hashem came to Avram... I am a shield for you, your reward is very great. And Avram said, "My Lord, G-d. What can You give me being that I go childless, and the steward of my house is Eliezer from Damascus?" Then Avram said, "See, to me You have given no offspring, and see, my steward inherits me." Suddenly, the word of Hashem came to him, saying, "That one will not inherit you, only the one who shall come forth from within you shall inherit you." (15:1-4) Rashi explains: See, to me You have given no offspring – and what advantage is there in that You will give me?

Avraham Avinu's words to Hashem Yisbarach are very puzzling and when taken at face value are difficult to understand.

- 1. What did he mean when he said, 'See, to me You have given no offspring, and see, my steward will inherit me', and as Rashi explains 'What advantage is there in that You will give me?' It seems the purpose of all the wealth is to bequeath it, and since I have no offspring there is no advantage in all that You give me. This is difficult to understand, for without a doubt the main reason people want wealth is to enjoy it while still alive.
- 2. It seems from his language that the reason to have children is to leave them an inheritance, but this is amazing! Is this why people want to have children?! If one has no money or property to pass on, he no longer has a need for children? Chalilah to even say this!
- 3. Even if we admit that this is the need for children, to leave them an inheritance, still, we must understand what flaw Avraham found in Eliezer. Why did he not want him to inherit him?

We must explain that Hashem Yisbarach's promise to Avraham Avinu (15:1) אנכי מגן לך שכרך הרבה מאד' – 'I am a shield for you, your reward is very great' was not referring to material wealth, for this was worthless in Avraham's eyes. We see in the Midrash that he began seeking his

G-d at a young age and he only longed for spiritual things. Even though a *tzaddik* needs money so that he is not bogged down in mundane matters of these world which require money, still, it is not possible to say that this was the Creator's intent. Avraham already had enough money and possessions as the Torah testifies (13:2) 'אברם כבד במקנה בכסף ובזהב' – 'and Avram was very heavy with livestock, with silver, and with gold'. This proves that the promise had nothing to do with material items, but rather, with holy achievements and attainments. It is only for these that one can say, 'your reward is very great'.

Avraham knew that the purpose of the creation of the world was to make a place for the Shechina, and Avraham knew that the world would not attain this purpose if he would not enlighten them in the ways of avodas Hashem Yisbarach. He understood that his lofty achievements were just for personal goals, rather, HaKadosh Baruch Hu wanted him to be the pipeline and conduit to enlighten the world, and bring them to the realization that there is a Ruler in the palace, and they must turn aside of their own and serve Him.

That tzaddik also knew that this world is only like a hallway and the person will ultimately die (Eruvin 54a). Therefore, it is incumbent on the person to find someone appropriate to replace him when he leaves the world. To do this, he must know the person very well, and he can be prepped for the enlightenment and attainments that Avraham attained himself, this is the fitting character to be influential. Thus, had Avraham had children, he would not need to choose someone else as there is no more appropriate individual to inherit the father than the son, since the son is an inseparable part of the father. As Chazal pointed out (Eruvin 70b) 'the son is an extension of the father'. In general, the son has the same talents and abilities of the father. But, since Avraham did not yet have children and he saw through astrology that with his mazel it was not possible for him to have children, therefore, he thought that HaKadosh Baruch Hu wanted him to leave his legacy to someone who was not a descendant. This is why he chose Eliezer, an elder in his household, who spent his whole life in his domain, and he saw in this man that he was worthy to achieve his goal.

And so, Avraham acted and convinced Eliezer to assume this role. It is for this reason that he instilled in him all the illuminations and attainments that Avraham had stored up within himself. After this Eliezer began to work at it as Chazal state (Yoma 28b) that Eliezer began doling out and giving to drink from the Torah of his master to others.

However, in practice, Avraham saw that Eliezer was not worthy to inherit the illumination and the result was that his actions did not make an impression like those of Avraham himself. Then Avraham knew that if he would not have children there would be no one else after him to replace him.

Then HaKadosh Baruch Hu told him, 'your reward is very great', and since Avraham understood that HaKadosh Baruch Hu wanted to illuminate his spirit with many attainments and achievements that he had not yet earned, and he knew that he had to bequeath his attainments to others, he found the opportunity to recount his pain that he had no children and so there was no advantage for all these influences. They would not be for eternity since there was no one to pass them onto for future generations, since he had no son who was worthy to serve in his stead after he was gone. Eliezer, who he had promoted for this because he had no alternative was not the right fit. Then HaKadosh Baruch Hu promised him children by telling Avraham not to rely on astrology, and Eliezer was not his true heir, and 'only the one who shall come forth from within you will be an inseparable part of you. He will merit all to disperse all the achievements and he will take your place to spread the faith among the nations.

Based on what we have said, we can understand the words of Chazal (Tanna Dvei Eliyahu Rabbah 25:2): 'A person is obligated to say, "When will my deeds reach those of my fathers, Avraham, Yitzchak and Yaakov?" This is very difficult to understand. Who can attain the lofty level of the holy forefathers? How can one even think that he can reach these lofty levels?'

However, based on what we have said, we can explain that the intent of Chazal was not to attain the level of the holy forefathers, rather, we must strive to continue their legacy in knowing Hashem Yisbarach and His *avodah* and to pass it on like the holy forefathers did. As we see here that Avraham passed on his legacy to Yitzchak and Yitzchak passed it on to Yaakov.

This is the goal of the person who has children, to serve and implant in them all the spiritual attainments so that they can continue in his way to serve Hashem Yisbarach. In this way he will merit life even after he passes to the next world.







## "Oh that Yishmael might live before You!" Avraham Avinu Prayed for the Tanna Rabbi Yishmael Who Revealed the Thirteen Hermeneutic Principles

This week, we read parshas Lech Lecha. In this essay, we will focus on Avraham's prayer concerning his son Yishmael (Bereishis 17, 18): "ויאמר אברהם אל האלקים לו ישמעאל יחיה לפניך" — Avraham said to G-d, "Oh that Yishmael might live before You!" What was the purpose of this prayer? What was Avraham Undoubtedly, he perceived through his "ruach hakodesh" that Yishmael would not follow in his footsteps; he would not observe the precepts of the Torah as the offspring of Yitzchak were destined to do; he was an apostate. Furthermore, his descendants were going to cause Bnei Yisrael much grief and hardship in the future. In fact, the Zohar hakadosh (Vayigash 205b) teaches that this is the query of the navi (Yeshayah 63, 16): "כי אברהם לא ידענו"—though Avraham may not know us. In other words, we cannot fathom why Avraham offered this prayer on behalf of Yishmael.

#### Why Was Rabbi Yishmael Kohen Gadol Named after a Rasha

We will begin our journey by pointing out that, surprisingly, many great Torah scholars and Jewish spiritual leaders were named Yishmael. For instance, there is Rabbi Yishmael Kohen Gadol: there is the Tanna Rabbi Yishmael whose Baraisa we recite every morning in Shacharis: Rabbi Yishmael says, "The Torah is elucidated through thirteen principles"; and the entire Talmud is replete with teachings and statements taught by the members of the Academy of Rabbi Yishmael--"תנא דבי רבי ישמעאל".

Yet, this practice appears to be at odds with the passuk (Mishlei 10, 7): "זכר צדיק לברכה ושם רשעים ירקב"—remembrance of a tzaddik brings berachah, but the name of the wicked ("reshaim") will rot. They expound in the Gemara (Yoma מאי ושם רשעים ירקב, אמר רבי אלעזר רקביבות תעלה בשמותן, דלא "מאי ושם רשעים ירקב, אמר הבי אלעזר הקביבות "מאי ושם מסקינן בשמייהו"—what is the meaning of: "But the name of the wicked will rot"? Rabbi Elazar said: Rust should grow on their names, meaning that we do not use their names. Rashi explains: A person should not give his son the name of a wicked person. Now, we know that Yishmael was a "rasha," as it is written (Bereishis 21, 9): יותרא שרה את בן הגר" המצרית אשר ילדה לאברהם מצחק, ותאמר לאברהם גרש האמה הזאת ואת "בנה כי לא יירש בו האמה הזאת עם בני עם יצחק—Sarah saw the son of Hagar, the Egyptian, whom she had borne to Avraham, mocking. So, she said to Avraham, "Drive out this slavewoman and her son, for the son of this slave-woman will not inherit with my son, with Yitzchak!" According to Rashi, this indicates that he engaged in idol-worship, sexual immorality and murder. That being the case, how were all these tzaddikim and Torah-luminaries given the name **Yishmael.** who was a "rasha"?

The Tosfos Yeshanim (Yoma 38b) sensed this difficulty and suggest an answer. They refer to the passuk (ibid. 25, 8): ויגוע וימת אברהם בשיבה טובה זקן ושבע ויאסף אל עמיו, ויקברו אותו "יצחק וישמעאל בניו אל מערת המכפלה—and Avraham expired and died at a ripe, old age, an old man and content, and he was brought in to his people. His sons Yitzchak and Yishmael buried him in Me'aras HaMachpeilah. Rashi comments





NOT (ENCT) ENCT (ENCT) ENCT (ENCT) ENCT (ENCT) ENCT (ENCT) (ENCT) (ENCT) (ENCT) (ENCT) (ENCT) (ENCT)

that this passuk implies that Yishmael let Yitzchak walk ahead of him out of respect, indicating that he had performed teshuvah. Seeing as he performed teshuvah, it is permissible to name children after him.

#### **Avraham Cannot Save Yishmael**

Nevertheless, Tosafos (ibid.) are not satisfied with this answer. They refer to the following Gemara (Sanhedrin 104a): "ברא מזכי אבא, אבא לא מזכי ברא דכתיב ואין מידי מציל, אין אברהם מציל "ברא מזכי אבא, אבא לא מזכי ברא דכתיב ואין מידי מציל, אין אברהם מציל "A (righteous) son can earn merit for a (wicked) father (to save him from Gehinnom); however, a (righteous) father cannot earn merit for a (wicked) son, as it is written (Devarim 32, 39): "And there is no one who rescues from My hand." Avraham cannot save Yishmael; Yitzchak cannot save Eisav. This Gemara implies that Yishmael did not perform teshuvah. If that is so, then the question still remains: How did all of these righteous people name their sons Yishmael?

Tosafos offer the following solution in the name of Rabbi Elchanan: We can suggest that the name Yishmael was given by HKB"H; hence, it is appropriate to use his name. Let us explain. The passuk says (Bereishis 16, 11): "ויאמר לה "לאך ה' הגך הרה ויולדת בן וקראת שמו ישמעאל כי שמע ה' אל עניך" and an angel of Hashem said to her (Hagar), "Behold, you will conceive and give birth to a son; you shall name him Yishmael, since Hashem has heard your prayer." This indicates that HKB"H named him Yishmael. Since this name came directly from HKB"H, even though he ultimately became a rasha, it is permissible to give children this name.

Nevertheless, this still deserves further explanation. Even though HKB"H determined that the boy be named Yishmael, he still turned out to be a bona-fide rasha and many reshaim descended from him that tormented and murdered Yisrael (see Rashi's comment ibid. 21, 17). Thus, it is surprising that prominent Jews would choose to name their righteous children Yishmael. Additionally, why did HKB"H see fit to name him Yishmael, even though He knew that he would not be counted among the offspring of Avraham, as implied by HKB"H's remark to Avraham (ibid. 12): "כי ביצחק יקרא לך" since through Yitzchak (exclusively) will offspring be considered yours?

## If the Son of the Maid-servant Will Be Blessed All the More So the Son of the Mistress of the House

(6) (EU/ 6) (EU/ 6)

Clearly this matter is puzzling. Therefore, I would like to present a novel explanation to our royal audience. Let us examine HKB"H's response to Avraham Avinu's tefilah: "Oh that Yishmael might live before You!" (ibid. 17, 19):

"ויאמר אלקים אבל שרה אשתף יולדת לך בן וקראת את שמו יצחק, והקימותי את בריתי אתו לברית עולם לזרעו אחריו, ולישמעאל שמעתיך הנה ברכתי אותו והפריתי אותו והרביתי אותו במאד מאד, שנים עשר נשיאים יוליד ונתתיו לגוי גדול, ואת בריתי אקים את יצחק אשר תלד לך שרה למועד הזה בשנה האחרת".

G-d said, "Indeed, your wife Sarah will bear you a son and you shall name him Yitzchak; and I will establish My covenant with him as an everlasting covenant for his offspring after him. But regarding Yishmael, I have heard you: Behold, I have blessed him, and I will make him fruitful and will increase him most exceedingly; he will beget twelve princes, and I will make him into a great nation. But I will establish My covenant through Yitzchak, whom Sarah will bear to you at this appointed time next year.

In his commentary, Rashi asks the following question: Why does it say: "but I will establish (uphold) My covenant with Yitzchak"? Earlier in the narrative, Hashem had already promised: "I will establish My covenant with him." So, why does He repeat this promise again at the end of the narrative? Rashi presents an answer in the name of the Midrash (B.R. 47, 5): Rabbi Abba said: From here we learn a "kal va'chomer" regarding the son of the mistress of the house from the son of the maid-servant. It is written, "See that I have blessed him, and I will make him fruitful, and I will increase him." This relates to Yishmael. How much more so "will I uphold My covenant through Yitzchak!"

In truth, this answer also requires further explanation, as noted by the Bnei Yissaschar (Tishrei 12, 4). After all, HKB"H already promised Avraham previously that He would uphold the covenant with Yitzchak and his offspring forevermore: "והקימותי את בריתי אתו לברית עולם לזרעו אחריו". So, why was the "kal va'chomer" necessary? What did it add? To which the Bnei Yissaschar answers that it is necessary in the event that





ENDE (ENDE) (ENDE)

Yisrael are not worthy. Even then, they will be exonerated and blessed due to the "kal va'chomer."

## The Name Yishmael Alludes to the Principle of Kal Va'Chomer

The Bnei Yissaschar then addresses the words of the malach to Hagar (cited above): "Behold, you will conceive and give birth to a son; you shall name him Yishmael, since Hashem has heard your prayer." Since Hashem had already heard her desperate plea, the malach should have instructed her to name the child "שמע-אל", in the past tense. So, why did he instruct her to name him "ישמע-אל", in the future tense?

The answer is based on a wonderful principle gleaned from the incredible teachings of Rabbi Dov Ber of Mezritch, zy"a. When Moshe prays to cure Miriam of "tzara'as," it says (Bamidbar 12, 13): "זיצעק משה אל ה' לאמר אל נא רבא נא לה, ויאמר אל ה' לאמר אל ה' לאמר אל ה' מיים, תיסגר שבעת ימים, ה' אל משה, ואביה ירוק ירק בפניה הלא תכלם שבעת ימים, תיסגר שבעת ימים, "Please G-d (א"ל), heal her now." Hashem said to Moshe, "And were her father to spit in her face, would she not be humiliated for seven days? Let her be quarantined outside the camp for seven days, and then she may be brought in." Rashi comments: And if her father were to show her an angry face, would she not be humiliated for seven days? All the more so, if it is done by the Shechinah!

He explains in his unique, sacred way why HKB"H employed a "kal va'chomer." He explains that the "Thirteen Midos HaRachamim" align with the thirteen hermeneutical principles. Thus, when one of these principles is employed, it triggers the corresponding "attribute of mercy." Now, according to the determination of the Arizal, the first two names--'ה —mentioned at the beginning of the "Thirteen Midos HaRachamim," are the source of the midos but are not counted among the thirteen midos. The actual "midos harachamim" are: "... אל, רחום, וחנון, ארך, אפים, ורב חסד, ואמת ...".

According to this format, the first midah is "אל"; it corresponds to the first hermeneutic principle, "kal va'chomer." This explains the formula Moshe employed to pray on behalf of Miriam: "אל נא רבא נא לה". He intended to invoke the power of the name א"ל to heal Miriam. Hence, HKB"H hinted to him that this name can be invoked by expounding a "kal va'chomer": "And were her father to

spit in her face, would she not be humiliated for seven days?" All the more so, if this was done by the Shechinah! By means of this "kal va'chomer," the name א"ל was summoned to heal Miriam.

With this understanding, the Bnei Yissaschar explains why the malach instructed Hagar to name her son "ישמע-אל" in the future tense. Thus, whenever Yisrael would require Hashem's salvation in the future, even if they would prove unworthy and undeserving, HKB"H would still listen to their prayers and pleas in the merit of this "kal va'chomer." This is especially true, since a "kal va'chomer" invokes the name א"ל, the first of the "Thirteen Midos HaRachamim."

It is worthwhile adding another precious point. The Zera Kodesh (Lech Lecha) asserts that the midah אייל encompasses all "Thirteen Midos HaRachamim." Accordingly, by employing a "kal va'chomer" to summon the name אייל, we trigger all of the thirteen midos.

## The Kal Va'Chomer Was Aimed at Mitigating the "Din" Associated with Yitzchak

In Beis HaOtzar (Part I, 56, 16), the brilliant Rabbi Yosef Engel, ztz"l, provides us with another fascinating tidbit. He explains why HKB"H hinted the "kal va'chomer"—that the son of the mistress will be blessed more than the son of the maid-servant—to Avraham specifically after the birth of Yitzchak. He relies on the fact that Avraham Avinu served Hashem with the midah of "chesed"; as a result, the people of the world enjoyed divine favor and kindness. Yitzchak Avinu, however, served Hashem with the midah of "gevurah." The Torah alludes to this as (Bereishis 31, 42): "בּחַד יבַּיּת —the "fear" of Yitzchak. As a result, those who committed aveiros were subjected to divine judgment and severity—"dinim" and "Gevuros."

Therefore, when HKB"H judges Yisrael with Avraham's midah of "chesed," it is always possible to find some merit on their behalf above and beyond the usual limits of the "din." Yet, when HKB"H judges Yisrael with Yitzchak's midah of "din," the concern exists that they will not be able to find merit; they will be judged as guilty. Therefore, HKB"H initially announces to Avraham: "אבל שרה אשתך יולדת לך בן וקראת את שמו
"יצחק"—informing him that Sarah will give birth to Yitzchak whose midah is "din." Then, HKB"H adds the promise:





ENCH ENCHENCH ENCHENCH ENCHENCH ENCHENCH ENCHENCH ENCHENCH ENCHENCH ENCHENCH

"את ברית עולם לזרעו אחריו.—that He will uphold His covenant as an everlasting covenant specifically with Yitzchak and his offspring, even if they are unworthy.

This promise, however, was liable to give Avraham cause for concern. As a man of "chesed," he feared that HKB"H might judge Yisrael stringently, since Yitzchak's midah was "din." Therefore, HKB"H immediately announced to Avraham: "But regarding Yishmael, I have heard you: Behold, I have blessed him." Since I have blessed the son of the maid-servant (Yishmael), it should be apparent that the son of the mistress of the house (Yitzchak) will be blessed to an even greater degree. This is the implication of the repeated promise to uphold the covenant with Yitzchak: "ואת בריתי אקים. Now, since this "kal va'chomer" invokes the name "את יצחק". Which, as explained, is the source of "rachamim"—the offspring of Yitzchak will be vindicated due to the midah of divine mercy.

With this understanding, Rabbi Yosef Engel goes on to explain the halachah (Sanhedrin 54a): "אין עונשין מן הדין".

The halachah accords with the opinion of Rava that we do not administer the death penalty or lashes for a prohibition that is not explicitly delineated in the Torah but is merely deduced from a "kal va'chomer." The commentaries struggle to explain this ruling. After all, a "kal va'chomer" is one of the thirteen hermeneutical principles. Nevertheless, this can be explained very nicely in light of our current discussion. Since the principle of "kal va'chomer" corresponds to the name א"ל, which is the basis and source of "rachamim," it stands to reason that it is not associated with severe punishment.

#### Rabbi Yishmael Revealed that "Kal Va'Chomer" Corresponds to the Name ५≪×

Following this line of reasoning, we can now explain why several of the Tannaim chose to name their righteous, scholarly sons Yishmael. We have learned in the Gemara (Berachos 7a): "מנא לן דשמא גרים, אמר רבי אלעזר דאמר קרא לכו חזו מפעלות ה' אשר שם "דימנא לן דשמא גרים, אמר רבי אלעזר דאמר קרא לכו חזו מפעלות אלא שמות." From where do we know that a person's name influences future occurrences? Rabbi Elazar said: Because the passuk says (Tehillim 46, 9): "Go and see the works of G-d, Who has wrought devastations in the land." Do not pronounce the word "shamot" (devastations) but rather "sheimot" (names).

Based on this concept, we can suggest, with the utmost reverence, that these Tannaim perceived via divine inspiration that the neshamos of their sons were intimately related to the name Yishmael—not to the man who all agree was a rasha throughout his life, but to the name that HKB"H chose for the son of Avraham. As we have learned, the name "connotes that HKB"H will hear and uphold the "kal va'chomer" (of the son of the mistress of the house from the son of the maid-servant) to invoke the name א"ל that encompasses all of the "Thirteen Midos HaRachamim." For this reason, they named their sons "שמע-אל", recognizing that they possessed the special power and ability to summon the divine mercy associated with the name א"ל on behalf of Yisrael.

(C) X (CO) CO X (CO)

It is fascinating that we begin our Shacharis prayers every morning with the Baraisa that is the introduction to Sifra (an interpretation of sefer Vayikra): Rabbi Yishmael says: The Torah is elucidated through thirteen principles: (1) Through a "kal va'chomer," (2) through a "gezeirah shavah," etc. Now, in truth, there are various opinions as to how many hermeneutic (interpretive) principles there are. In Avos D'Rabbi Nasan (Chapter 37, Mishnah 10), we learn: "ד"—according to Hillel the Elder, there are seven principles of elucidation. In his commentary Kisei Rachamim, the Gaon Chida notes that in the Baraisa presented in Sefer Kritut, we find the opinion of Rabbi Eliezer the son of Rabbi Yossi HaGelili, that there are thirty-two principles used to interpret the Torah. The Chida concludes that all three opinions are divinely correct.

Thus, were it not for Rabbi Yishmael (who teaches that there are thirteen hermeneutic principles), we would not know that the principle of "kal va'chomer" (the first principle) aligns with the name א"ל (the first of the Thirteen Midos HaRachamim). Then, we would not understand why HKB"H named the son of the maid-servant Yishmael. It is precisely for this reason that Rabbi Yishmael was given this name. It was his designated portion of the Torah to reveal this matter. Due to Rabbi Yishmael, we recognize that a "kal va'chomer" possesses the unique power to invoke the name "א"ל.

Let us now apply what we have learned to the Baraisa. **Rabbi Yishmael says**—at first glance, we are amazed that this Torah-scholar was named after a bona-fide rasha. To allay our concerns, the Baraisa continues: **The Torah is** 





ENDS (ENDS ENDS (ENDS ENDS ENDS (ENDS (ENDS ENDS ENDS ENDS ENDS ENDS (ENDS ENDS ENDS ENDS ENDS ENDS

elucidated through thirteen principles: (1) Through a "kal va'chomer," etc. He taught us that a "kal va'chomer" corresponds to the name א"ל. Therefore, it was fitting that he was named ישמעא"ל, which can be read as ישמע-אל, because in his merit, HKB"H will exonerate Yisrael and bless them, in keeping with the "kal va'chomer" of the son of the mistress from the son of the maid-servant. As explained, this elucidation invokes the name א"ל, which is the source of divine mercy.

## Rabbi Yishmael Revealed the Greatness of Bris Milah

Continuing onward on this sacred journey, we find another place where the Tanna Rabbi Yishmael reveals a connection with the Thirteen Midos HaRachamim. We learn in the Gemara (Nedarim 31b): "רבי ישמעאל אומר גדולה מילה שנכרתו עליה שלש —Rabbi Yishmael says: "Milah" is so great that it was established with thirteen covenants. The Ran and Tosafos explain that this statement is founded on the fact that the word "ברית" (covenant) appears thirteen times in parshas Lech Lecha in association with the mitzvah of "milah."

In Zichron Zos (Shoftim), the Rabbi of Lublin, zy"a, writes that he heard from his Rav, Rabbi Dov Ber of Mezritch, zy"a, that the following teaching in the Gemara (R.H. 17b) refers to Bris Milah, which was established with thirteen covenants: "ברית כרותה לשלש עשרה מדות שאינן חוזרות ריקם"—a covenant was established regarding the Thirteen Midos that they never return empty-handed. In other words, in the merit of fulfilling the mitzvah of "milah," the Thirteen Midos HaRachamim are aroused.

In keeping with our current discussion, we can suggest a reason why this statement was revealed specifically by the Tanna Rabbi Yishmael: "Milah" is so great that it was established with thirteen covenants. As we know, Yishmael was also circumcised, and the Tanna Rabbi Yishmael merited extracting the holy spark that was concealed in the name Yishmael, alluded to by the breakdown of the name to -שלי . Hence, he had the privilege of revealing that the "Bris" of Yitzchak and his offspring possesses the unique kedushah able to elicit the Thirteen Midos HaRachamim. This is in contrast to Yishmael and his offspring, who do not possess this power, even though they are circumcised.

Another holy personage with the name Yishmael was Rabbi Yishmael ben Elisha. He was a Kohen Gadol and was one of the ten martyrs. He also has an association with the Thirteen Midos HaRachamim, alluded to by the breakdown ישמע-אל. We have learned in the Gemara (Berachos 7a): אמר רבי ישמעאל בן אלישע. פעם אחת נכנסתי להקטיר קטורת לפני ולפנים. וראיתי אכתריאל יה ה' צבאות שהוא יושב על כסא רם ונשא, ואמר לי ישמעאל בני ברכני. אמרתי לו, יהי רצון מלפניך שיכבשו רחמיך את כעסך, ויגולו רחמיך על מדותיך, ותתנהג עם בניך במדת הרחמים, ותיכנס להם לפנים משורת הדין, ונענע לי בראשו". Rabbi Yishmael ben Elisha, the Kohen Gadol, relates that upon entering the Kodesh HaKodashim on Yom Kippur to burn the incense, he merited seeing the Lord sitting upon His high and lofty Throne in the Kodesh HaKodashim above. G-d asks him for a berachah: "ישמעאל בני ברכני". After formulating his berachah, the Almighty responds with a nod of His head, so to speak.

We will provide an explanation based on our current discussion. Since his name was Yishmael, he possessed the power of ישמע-אל —the ability to arouse the Thirteen Midos HaRachamim encompassed by the name א"ל. Therefore, HKB"H requested of him: "Yishmael, My son, bless Me"—to arouse divine mercy from the Midos HaRachamim on behalf of Yisrael. He complied with the following berachah: "May it be Your will . . . that Your mercy overcome Your stricter midos." According to the Beiurei HaGra (ibid.), he was referring to the Thirteen Midos HaRachamim.

It is with great joy that we can now comprehend Avraham Avinu's tefilah: "Oh that Yishmael might live before You!" Upon seeing that HKB'H sent a malach instructing Hagar to name her son Yishmael, Avraham deduced that this name is propitious; it contains a holy spark capable of providing Yisrael with salvation. Recognizing that salvation for Yisrael would not come from Yishmael himself, Avraham beseeched Hashem: "Oh that Yishmael might live before You!"—that the name Yishmael would be a harbinger of salvation—that a Jew would come along and extract the holy spark associated with the name Yishmael.

To this plea, HKB"H responded: יאבל שרה אשתך יולדת לך בן וקראת את שמו יצחק, והקימותי את בריתי אתו לברית עולם לזרעו אחריו." Indeed, your wife Sarah will bear you a son and you shall name him Yitzchak; and I will fulfill My covenant with him as an everlasting covenant for his offspring after him. Now, you (Avraham) might contend that Yitzchak's midah is





## Shvilei Pinches

"din," and if Yisrael are held up to the standard of "din," they will prove undeserving. Therefore, HKB"H immediately added the proviso: "But regarding Yishmael, I have heard you: Behold, I have blessed him, and I will make him fruitful and will increase him most exceedingly; he will beget twelve princes and I will make him into a great nation."

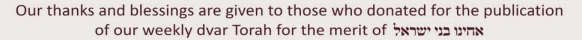
What was the benefit of this proviso? "But I will establish My covenant through Yitzchak, whom Sarah will bear to you"—HKB"H committed to uphold this covenant even if Yitzchak and his offspring would prove unworthy, by extending the Thirteen Midos HaRachamim to them. As explained, this divine mercy was the product of the "kal va'chomer"—invoking the name א״ל – applied to the son of the mistress of the house from the son of the maid-servant. Thus, Avraham understood why HKB"H named his son Yishmael, which contains the name א״ל —א»ל In this manner, his plea—"Oh that Yishmael might live before You!"—was

satisfied. After all, it was specifically **Rabbi Yishmael** who said: **The Torah is expounded by thirteen principles**—of which, the first is a "kal va'chomer," which aligns with the first attribute of divine mercy, **3**.

Let us conclude with an interesting tidbit. The Tosafist who explained that it is proper to name a child Yishmael, because the name originated from HKB"H, was Rabbi Elchanan. It appears that the dictum that a person's name impacts on his life applies to him, as well. The name אלחנן can be broken down into the two words איל-חנן G-d bestowed favor. As such, we can suggest that his name alludes to the fact that he was privileged to perceive the power inherent in the name Yishmael that is formed from the words ישמע א"ל. The name Yishmael enables those bearing this special name to expound the "kal va'chomer" that teaches us that the son of the mistress will be blessed significantly more than the son of the maid-servant. Therefore, several Tannaim bore this name.



BY EN BY



Family Madeb - לעילוי נשמת their dear mother Lea bat Virgini ע"ה Arthur & Randi Luxenberg לזכות of their wonderfull parents, children and grandson לעילוי נשמת His Father ר' יצחק יהודה בן ר' אברהם ע"ה

To receive the mamarim by email: mamarim@shvileipinchas.com







EMERGENCY HOTLINE
Dial: 845-371-2760
or Text: 914-490-8129
and type the word
"EMERGENCY"

845-371-2760 | INFO@AREIVIM.COM | P.O. BOX 166 HILLBURN, NY 10931 | WWW.AREIVIM.COM

To subscribe to the Weekly Email, please email info@areivim.com and enter "Subscribe" into the subject line.

Please go to www.TorahAnytime.com to listen to Rabbi Shmuel Gluck, and other popular speakers, on TorahAnytime.

#### By Rabbi Shmuel Gluck

here's an interesting phenomenon I notice in others and, hopefully, will ensure that I won't notice it in myself. There are many things that we first "own" but then, it owns us. I first became aware of this with a friend who was an average person. Then in Yeshiva, he was given the opportunity to lift the Sefer Torah, Hagba. He was young but strong. Since then, his friends said, he was changed. He became arrogant. While I doubt it was the sole contributor, the act of Hagba owned him.

Lot was given wealth when Avrohom left Mitzrayim. After a while, the money owned him. His decisions, such as where he lived and who he associated with, were decided by his money. Eventually, his values, who he became, was

the result of his being owned by his money.

Everything that we own and every position and title that we have, is an opportunity for us to grow, both personally and communally. At the same time, it also places us at risk of being owned by those same tools. As the ownership shifts from us to those objects and titles, whether as a full owner or an ongoing partnership, it does so subtly and, often, we are unaware of the change. That's what makes it dangerous.

Think about this and consider what we've become with what we have and decide if we're comfortable with ourselves. If not, take back ownership.

## Acknowledging & Preparing For Reality

By Rabbi Shmuel Gluck

ot long ago, I received an email from an adult who is on the autistic spectrum. He told me that the chance of someone being born on the spectrum has recently increased and now stands at I in every 54 children. (I Googled this because I thought this was an exaggerated number and I found that assessments range from I in 54 to I in 60.) The chances are significantly higher for boys than girls. So, if a family has 6 children they have a I in I0 chance of having a child on the spectrum.

This article is not about autism. It is about how people expect normalcy, that which is perceived to be mainstream, and when they don't find it in their lives, they go into denial, insisting that everything is normal. In truth, much of what we define as normal isn't the norm and if we would appreciate this, we would be better prepared to deal with life as it presents its (sometimes) ugly side to us.

What is sad is that many people are aware of what is the norm. Yet, people's pride (or, more accurately, their lack of self-esteem) leads them to insist that they see themselves, and believe that others share their view of them, as being above the norm. So, even if they accept that the majority

of people face a wide range of challenges, they still can't acknowledge, won't accept, and certainly won't publicly admit that they belong to the category of "normal".

Instead, they embrace a fantasy-based belief that they are above the norm. The fact that they are experiencing what normal people experience is either irrelevant or someone else must be to blame. Therefore, they do not need to reach out for help or change the way they live their lives.

This concept applies in many areas of our lives, some of which are trivial, others more life-altering. Here are a few of them.

I) Many people who start a new business are certain that they will succeed. Their confidence causes them to take risks that they shouldn't. They ignore the reality that approximately 20% of new businesses fail during the first two years of being open, 45% during the first five years, and 65% during the first 10 years. Being aware of the risks of opening a business should not scare them away from trying but should affect how they make their decisions. It should, for example, motivate them to be more conservative in their decision-making than they otherwise would be.



2) Most people don't have enough money. The median income (combined income of both parents) in the U.S. is \$68,703. While Frum people often make more than the median, it isn't enough to cover tuitions, summer camps, tutors, larger families, Shabbos and Yom Tov meals, their accompanying accessories, and everything else Frum families need. In other words, most of us are broke. Some admit it, but even among the honest ones many choose to live above their means. Others completely deny it, leaving us with a false perception of the norm.

It is our belief that we have less than others and this influences many of our financial decisions. If we were honest with ourselves and others, we would be more comfortable living with less and having less of the "gimme" disease many of us are inflicted with.

3) I often tell parents whose children are beginning to marry that, "If you have 7 children and don't expect to "lose" one to Eretz Yisroel and one to a far-flung city in the U.S., then you are not realistic." The belief that all your

married children will live near you is a myth, nothing more than a strong preference. Knowing this will help people ease into what is the true norm. Believing differently can get in the way of the proper Shidduch, damage the excitement of the Simcha, and possibly destroy a relationship for many years.

The same is true about people's belief that all "good" families find Shidduchim where they can take pride in their Mechutonim's families, instead of the norm that we'll all find a range

of Mechutonim, some more known, others simpler. We may even find a brilliant Shidduch from a complex family (although this requires research) and, if we did, we would still be no different than most "normal' families.

4) What if a young couple, before they have their first child, were made aware that it is reasonable to believe, even if it is sad, that one of their children will be difficult? Possibly, the difficult child will be from the older ones and make it significantly more difficult to properly parent the younger children. People would, from the birth of their first child, parent differently.

We go into denial because we believe what happened doesn't happen to "normal" people, therefore it can't be happening to me and if it is, it is my child's fault. Regardless of whose fault it is, we may feel an urge to bury the problem even if it increases the damage done to the individual and the entire family. But if we saw the statistics, we would be more willing to deal with it without shame.

Acknowledging that many people have a challenging child, including some great people, would not cause us to be completely okay with it but it would allow us to deal with it no differently than we would deal with a flood in our basement. We would call a professional, we would spend the necessary money, we would ask advice from friends, and we wouldn't get angry at the family member just because he was in the room when the pipe burst. We certainly wouldn't be angry at the pipe itself.

- 5) Parents can't believe that their children are doing things behind their backs. Believing, with certainty, that "my child is honest with me and I know everything about him or her" is a delusion. I later found out that even my zero maintenance children did things that I was unaware of. Believing that this is impossible changes how parents interpret the subtle things they observe their children do and don't do and causes them to parent differently than they should. Always be suspect. (But only in a healthy manner.)
- 6) It is sad how many young couples refuse to ask for help

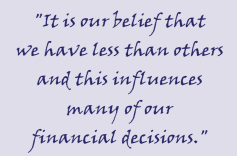
during their first year of marriage because they don't want to appear as a failure. One can't be a failure if they are experiencing what the vast majority of young couples face, new territory and a lack of experience to properly deal with it without advice.

Combining all these false beliefs create a mindframe that everything must work out even without respecting the statistics. It is these beliefs, not the actual problems, that destroy their children and, sometimes, the family unit.

Instead, be open to what is a real norm instead of insisting that our soothing perception of the norm is accurate.

But believing this is not enough. Most people can recite these facts and claim to know that they are true. Nevertheless, they only believe it on a superficial level. They have to "feel" it. I have asked, and shared, with my close, honest, friends our incomes, and we are all broke, living day by day. I not only know that the median income in the U.S. is \$68,703, I have a clear sense that it's true.

Those with Shalom Bayis challenges should, responsibly, trade stories with friends. It will make them comfortable that what is taking place is normal. And, being normal, it can't be fixed. Opening up to this reality ils what will make them happier and healthier.









Divrei Torah Inspired by the Torah Commentaries of RAV SHIMSHON RAPHAEL HIRSCH ZT"L

## A Study of Shabbos #2 - Avrohom and Shabbos - Part 2 By David Gurwitz

We continue last week's discussion of the connections between Avrohom and Shabbos.

The zemiros that many of us sing on Friday night include the following: "Dorshei Hashem zera Avrohom ohavo hame'acahrim latzeis min haShabbos umemaharim lavo - Seekers of Hashem, descendents of Avrohom His beloved, who delay parting from Shabbos and rush to enter."

What, the Skulener Rebbe *zt"l* asked, does rushing to enter or delaying to leave *Shabbos* have to do with the fact that we are descendents of Avrohom?

His answer, brought out from a site called inspirationalinformation.com, is an eye-opening guide for how to prepare for each *Shabbos* and increase our attainment of *madreigos* of *chessed* from Avrohom:

There are those, like Avrohom Avinu, who look out for Shabbos well in advance, beginning preparations to enhance the Shabbos earlier on in the week – "What do I need to buy? What do I need to clean? What do I need to prepare? Is there anything that happened last Shabbos that I have to improve upon or make sure that it does not happen again? What do I need to learn this Shabbos?"

This enhanced level of preparation, umemaharim lavo, is a mark of the progeny of Avrohom Avinu and labels one as a special "doresh Hashem" as described in the zemiros.

The second level of Shabbos preparation, with almost everything left for Erev Shabbos, and much especially left for the hours close to Shabbos, is comparable to the second level of chessed, where the mitzvah is properly performed but lacks the grand level of excellence attributable to our forefather.

The third level, of course, is the person who does not seem to get it all together on time and is "caught by the bell" (or the siren), having done what he could under the circumstances, but entering into and experiencing Shabbos with something lacking, just as the one not recognizing or properly dealing with the chessed opportunities that have presented themselves to him.

The Sefas Emes, in a ma'amar written during Parshas Noach 5631 (1870 CE) also explains Avrohom's connection to Shabbos, but from a different perspective:

We find a difference between Avrohom Avinu and Yaakov Avinu in a Medrash that says that Yaakov Avinu kept Shabbos. The Medrash does not tell us that Avrohom kept Shabbos. Why is this?

In general, the struggle in the physical for spirituality and subsequent victory can be understood in terms of the days of the week and Shabbos. We struggle during the week to become more aware of G-d despite the distractions that surround us. There is a closed gate that during the week prevents us from being more aware of G-d's Presence. Our struggle ends on Shabbos when we rest from the





week's distractions and can spend time immersed in the spirituality of Shabbos. On Shabbos, the gate opens. How much the gate opens for us, how much we experience the spirituality on Shabbos, is in direct proportion to how much we worked during the week to become more aware of G-d's Presence.

Yaakov Avinu struggled to become more aware of G-d despite his physical surroundings. He reached a level, through hard work, on which he became as aware of G-d as possible within the physical world. He reached a level on which the physical world no longer presented a barrier to his awareness. This is the deeper meaning of Chazal when they say that Yaakov Avinu received an inheritance with no boundaries. The plain meaning refers to his inheritance of the land of Eretz Yisroel. The deeper meaning, though, refers to his victorious struggles over the physical, which prevented a total awareness of G-d's Presence.

As noted, Chazal do not mention that Avrohom Avinu kept Shabbos. Shabbos, representing the culmination of a struggle, did not apply to Avrohom Avinu. This is because the physical world never presented a barrier to Avrohom Avinu's awareness of G-d's Presence. We find this idea in a Medrash which says that the word in Parshas Bereishis of "behiborom - in their creation" (Bereishis 2:4) refers to Avrohom Avinu, because it comprises the same letters as Avrohom. Chazal are teaching us that Avrohom Avinu's awareness of G-d was on a level at which the physical world did not conceal Him. In this sense, Avrohom Avinu's awareness of G-d precedes the creation.

Like Yaakov, Noach also struggled. As noted earlier, the posuk calls Noach a righteous person. Chazal, in fact, make this distinction between Noach and Avrohom Avinu. Referring to Noach, the posuk says, "Noach walked with the Lord" (Bereishis 6:9). Avrohom Avinu, however, says, "G-d before Whom I walked..." (Bereishis 24:40). The different wording indicates that Noach needed G-d's help to walk with Him. He struggled and required help. Avrohom Avinu, on the other hand, was able to walk alone before G-d without help.

"G-d gave us the gift of Shabbos, a day on which the gate is opened. We can take full advantage of this gift by recognizing that our activities during the week affect how much the gate opens for us. As Noach the tzaddik and Yaakov Avinu before us, our struggle to become aware of G-d's Presence during the week results in our fully experiencing the gift of G-d's revelation on Shabbos. May we merit it!

We conclude with another connection between Avrohom and Shabbos - one that might seem obvious - from Lecha Dodi: "Likras Shabbos lechu veneilchah kee hee mekor habracha - To welcome Shabbos, come, let's go, for it is a source of bracha." The Zohar says that all of the week's bracha comes from Shabbos. Avrohom's directive, as is ours, was, "Lech lecha."

Rav Shamshon Raphael Hirsch zt"l, on posuk 12:3 in Parshas Lech Lecha which says, "Through you, all of the families of the earth shall be blessed," explains that all others strive not lihiyos bracha, to be a blessing, but lihiyos bruchim, to be blessed.

With the elegant and timely words of Rav Hirsch, we can enhance our *Shabbos* understanding of what it means to be a source of *bracha*:

"In the midst of a world of men who stamp 'naaseh lonu sheim' as the motto of all their endeavors, and self-aggrandizement and ruthless extension of their own wellbeing to be the deciding goal for all their efforts, the people of Avrohom are in private and public life to follow one calling: heyei bracha to become a blessing, and dedicate themselves with all devotion to the Divine purpose of bringing happiness to the world and to mankind."

David





## PARSHA WITH

# Rabbi Shmuel Brazil

YESHIVA ZEEV HATORAH

www.zeevhatorah.org

For sponsorship and to subscribe please email Yaakov@zeevhatorah.org

### PARSHAS LECH LECHA

#### ONE AND ONE ARE ONE - THE TWO LIVES OF AVRAHAM

min אברהם אבינו, מדברי קבלה (נבואה), ללמוד מי הוא אברהם אבינו, כמו שנאמר בישעיה (נ"א, א' - ב'): 'הביטו אל צור חוצבתם הביטו אל אברהם אבינו באופן מיוחד הביטו אל אברהם אביכם'. זה נאמר בלשון ציווי: הביטו, הסתכלו, התבוננו. אתם מצווים ללמוד על אברהם אבינו באופן מיוחד אל אברהם אביכם'. זה נאמר בלשון ציווי: הביטו, הסתכלו, התבוננו. אתם מצווים ללמוד על אברהם אבינו באופן מיוחד You are Hashem Elokim who chose Avram and You delivered him from Ur Kasdim. At first glance the letter ב before אברם is superfluous. The passuk should have said אשר בחרת אברם, simply that You chose Avram. "In" Avram or "with" Avram which is the usual translation of the prefix ב, brings to us an uncertainty of its purpose and meaning.

We would like to suggest a few interpretations to the added letter bais. Hashem doesn't choose a leader of a nation merely because he is righteous, virtuous, or devoted. He must possess the responsibility to carry on the message of Hashem into the future generations. He must secure that his offspring will share with him the same vision and goal to spread the word and light of Hashem throughout the world. This is the very reason that Hashem conveys when choosing the founding father of Am Yisrael as the passuk says (Bereishis 18.19) בי ידעתיו למען אשר יצוה את בניו ואת ביתו אחריו לשמור דרך ה' לעשות צדקה ומשפט. Hashem says that He knows that Avraham will command his children and household to follow in the ways of Hashem to conduct their lives with tzedakah and judgment. The Mesorah will be guaranteed to continue because each passing generation will command the present generation to follow in the footsteps of Avraham to assure the continuity of the Torah.

Avraham carried within himself all the *neshamos* of Am Yisrael. His actions and deeds planted within all the future generations the spiritual DNA necessary to bring about the fulfillment of Hashem's mission for them. This is what the prefix of the letter *bais* before the name Avram conveys. Hashem chose Avram amongst everyone else because of what is "in" him, his future lineage, for Avraham would certainly ensure to pass on the *mesorah* until the revelation of Hashem's Kingdom has been completed as planned.

Another interpretation of the prefix letter *bais* before Avram's name is as follows. Terach an idol worshipper was the father of Avraham. How old was Avraham when he discovered Hashem? There are varying opinions in the Chazal. Some say at the age of three, others at the age of forty eight and fifty. Up until these years Avraham also worshipped idols. What happened to all those years in which Avraham transgressed the Noachite Law of not worshipping idolatry? What makes this question even more compelling is that the *passuk* says on Avraham (Bereishis 24,1) בימים Avraham came with all his days. The Torah is confirming here that no day of his existence was wasted and no day was absent of *Avodas Hashem*. How can that be if for the first 48 years of his life he was not only totally void of any Avodas Hashem but rather he was preoccupied with just the opposite, *avodah zarah*?

This can be answered by saying that when the Torah testifies that all the days of his life were complete it is referring to the new life that he commenced at the age of 99 when he was *megayeir* with the fulfillment of the mitzvah *Bris Milah*. *Chazal* say (Yevamos 22) that a *Ger* is בא בימים as if he was a newborn without any previous history The passuk בא בימים is therefore referring to his second life describing it as unflawed.

Furthermore we can answer that the second life of Avraham began at the age of 48 when he first recognized Hashem. Rabbi Akivah Eiger who asks why did *Sara Imeinu* only live 120 years and Avraham merited living to 175 leaving such a big gap between the first married couple of Am Yisrael? According to the opinion that that Avraham only came to recognize Hashem at the age of 48, at that time he accepted upon himself to become a גר תושב (not a full fledged YIsrael) but who also merits the *halacha* of בקטן שבולד דמי. His second life began at age 48 and he lived up until 175 which comes out to a life of 127 years the same as Sarah Imeinu. Maybe one might contest and say that the gap between them still exists because Sarah also didn't recognize Hashem until later on in her life and therefore she still lived fewer years than Avraham because she also merited the status of קטנה when she was *megayeres*? It is for this reason that the Torah goes out of its way to testify to her *shelaimus* of





## PARSHA WITH

# Rabbi Shmuel Brazil

YESHIVA ZEEV HATORAH

www.zeevhatorah.org

For sponsorship and to subscribe please email Yaakov@zeevhatorah.org

recognizing Hashem from birth, by stating שני חיי שרה to which Rashi writes בולן שוין לטובה all her years were perfect. Sarah recognized Hashem from birth and therefore the years of life of our first couple in *Am Yisrael* were equal!

However, we can still answer בקטן with the interpretation of all his days even from birth without using the answer of בקטן. The Medrash (Bereishis Rabba 39,8) says that at the time that Avraham discovered Hashem he asked the *Ribbono Shel Olam* what will be with all those years that I didn't know You and I worshipped *avodah zarah*? Hashem answered with the *passuk* (Tehillim 111,3) לך טל ילדתיך your youth will be like dew.

לך טל ילדותך לפי שהיה אבינו אברהם מתפחד ואומר תאמר שיש בידי עון שהייתי עובד עבודת כוכבים כל השנים הללו א"ל הקב"ה לך טל ילדותך מה טל זה פורח אף עונותיך פורחים מה הטל הזה סימן ברכה לעולם אף אתה סימן ברכה לעולם

Hashem compared the years of Avraham's youth to dew. The טל descends and awakens the inner growth components and then it returns back to heaven. So too when one sins Hashem gives him the ability not only to erase the *aveirah* with *teshuvah* but through *teshuvah* out of love one can transform the *aveirah* into a mitzvah so it ascends to heaven as a merit. The Shem Mishmuel explains that the feeling of bankruptcy and remorse from distancing himself from Hashem spurs him on to do *teshuvah* and return to Hashem. Avrahahm's youth in which he was an idol worshipper now acts as a catalyst to realize that his life is empty and at a dead end. This new realization gives the *aveirah* a new identity of being a מסייע, an aid redirecting one to *teshuvah* and becoming wholesome. The new identity of his bad action is now labeled mitzvah and not with the former tag of *aveirah*.

This is why Avraham kept the original letters of his name DAL. When one converts he rightfully changes his name totally because he is likened to a new born with a new start on life. Yet Avraham and Yisro didn't have their names changed at their conversion but rather an addition of one letter was inserted into their former names. Avraham the founder of the Jewish Nation had to demonstrate during his lifetime that spiritual mistakes and sins can be not only erased but also transformed into mitzvos with a higher level of teshuvah. It is for this reason why Hashem wanted Avraham to remain with his past to demonstrate the most incredible relationship that every Yid has with Hashem, that even the past aveiros can be elevated and upgraded retroactively to the status of mitzvos and merits.

Avraham is called עברי which loosely translates as Hebrew. However it also means past. Our badge of honor being a member of Am Yisrael is that we alone have the exclusive ability to take the negative past and turn it into positive energy that replaces darkness with the Hidden Light.

The טל that the Medrash is referring to is compared to the טל with which Hashem will perform *Techiyas Hamaisim* just as He did at *Har Sinai*. Our bodies at that time will rise in a pure refined form without any vestiges of the *Chait* of *Aitz Hadaas*. So too, the process of *teshuva* possesses the ability to perform a *Techiyas Hamaisim* on one's *aveiros* and give them a new form and identity, that of a pure radiating mitzvah.

The passuk says אחד היה אברהם (Yechezkail 33,24) Avraham was one. Similarly, we find in another passuk the same theme אברהם אברהם (Yeshaya 51,2). If we would look at Avraham as the passuk commands us to do הביטו אל אברהם אבים, we would say that there were really two Avrahams, one from his youth until age 48 before he discovered Hashem, and the other from 48 until his demise. However, Hashem's mathematics is not the same as ours. By Hashem one and one are one, not two. The two Avrahams became exclusively one 175 years of service to Hashem. Right from the first member of the Jewish Nation we were given the gift of אברהם אחד אברהם אם there is really only one Avraham, for the former negative and unproductive portion of his life became transformed into being counted as well to serve as a beacon of light for all our future generations. והיה ברכה his mere existence as the Father of Am Yisrael is our beracha of Tal.

This thought is in the Medrash that says (Bereishis 30,8) Rav Yochanan said Whoever it says by him the term היה it conveys that he was a *tzadkik* his entire life. The Medrash then asks how can that be when the *passuk* says by Avraham אחד היה אברהם and





## PARSHA WITH

# Rabbi Shmuel Brazil

YESHIVA ZEEV HATORAH

www.zeevhatorah.org

For sponsorship and to subscribe please email Yaakov@zeevhatorah.org

he worshipped idolatry for 48 years? The answer Rav Yochanan gives is שהיה מתוקן להדריך את העולם כולו בתשובה. Rav Yochanan is answering that because Avraham was to teach by example how acheive *teshuva* from love and thereby rectify ones past history, the word היה is correctly used by him as well.

The passuk (Bamidbar 21,27) alludes to this concept when it says על בן יאמר המושלים בואו חשבון. *Chazal* say (Baba Basra 88b) that מושלים refer to those people who control their *yetzer harah*.

א"ר שמואל בר נחמן א"ר יוחנן מאי דכתיב על כן יאמרו המושלים וגו' המושלים אלו המושלים ביצרם בואו חשבון בואו ונחשב חשבונו של עולם הפסד מצוה כנגד שכרה ושכר עבירה כנגד הפסדה תבנה ותכונן אם אתה עושה כן תבנה בעולם הזה ותכונן לעולם הבא

How does one fight against his *yetzer hara* after it brought him down and makes him feel like worthless dirt with no future? Those who know how after being rulers over their evil inclinations, tell us that the strategy is בואו חשבונו של make a mathematical calculation using the בואו חשבונו של עולם the *cheshbon* of Hashem who is the *Olam*. For with *teshuvah* stemming from the level of love, **one and one are one**. Anything in the past can be transformed into *kedusha* and a mitzvah. When one realizes that he can recreate his negative past into a positive and virtuous history, he is immediately filled with new hope and inspiration to return to Torah observance and *deveikus* with Hashem. Why would he want to forfeit rewards for *mitzvos* and receive punishment for *aveiros* only because of a spiritual rebellious history when it can be replaced retroactively with one of closeness and dedication to Hashem and His Torah.

אתה הוא האלקים אשר בחרת באברם. We had difficulty understanding the purpose of the prefix extra letter vov to his name. Now we can say that the interpretation of this letter is its representation of the number two. Don't think that Hashem chose Avraham because of the latter part of his life of 127 years where he served Hashem 24/7. No! Hashem chose him also for the first part of his life of 48 years, the time he spent religiously serving idols. For even those years were transformed retroactively to be imprinted with a time log that Avraham spent serving Hashem 24/7 because of his *teshuva* of love to Hashem. The extra letter bais conveys that Hashem's choice of Avraham was of his both lives. He was chosen to be the founder of Hashem's nation because he would teach us never to give up hope on our pasts but rather use Hashem's mathematics that even thousands plus thousands of fragmented unwholesome days can arise from the ashes and synthesize into one continuous lifetime of service to Hashem.

Transform your past in order to help you shape your present and future.

Rav Brazil Gut Shabbos





Parashas Lech Lecha תשפ"א

#### לך לך מארצך וממולדתך ומבית אביך

Go for yourself from your land, from your relatives, and from your father's house. (12:1)

Rashi adds L'hanaasecha u'l'tovascha, "for your pleasure and your good." Hashem telling Avraham to pick himself up, leave his home and family, and uproot himself and his wife to a destination - that has yet to be "determined" - is far from pleasurable and good. The pleasure is serving Hashem; the good is following Hashem's command. One would be hard-pressed to find anything positive about leaving, unless, of course, one is leaving a miserable place, which was the case in Avraham Avinu's circumstances. Imrei Shamai cites an incident that occurred concerning Horav Nochum, zl, m'Tchernobel which may be extrapolated to explain how Avraham would ultimately derive pleasure and good from his sudden displacement.

The holy *Tchernobler* was imprisoned for his involvement in *pidyon shevuiim*, redeeming Jews who had been wrongly imprisoned. The Russians would kidnap and imprison Jews on trumped-up charges for one purpose: ransom money. The Jewish community made every attempt to rescue these hapless victims of Russian cruelty. The *Rebbe* spent much of his time raising money and negotiating. It was a difficult endeavour, because money was at a premium and Jews were easy marks. He always faced demands for money. The *Rebbe* was incarcerated as a result of his "treasonous" activities against the Motherland. The charges were patently false. Meanwhile, the *Rebbe* languished in the miserable prison. The worst part was: the *Rebbe* had no idea why he was there. Apparently, Heaven had a message for him.

One night, an elderly Jew "appeared" to the *Rebbe* and explained the reason for his predicament. In order for him to maintain empathy with the captives whom he was helping, Hashem deemed it necessary that he, too, become incarcerated. Spending time in the wretched prison would increase his motivation to help his brothers in need. Consequently, he would derive greater pleasure from his good work.

With this in mind, we have a new perspective on lech lecha. Avraham was the consummate baal chesed, master of kindness, waiting outside his tent to welcome the weary, the hungry, the emotionally lonely – and physically alone. This most lofty endeavour can take an emotional toll on a person. "Am I really helping them?" "Do they appreciate what I am doing for them?" "I will give them a check and move on." Klal Yisrael are true descendants of Avraham Avinu – not only in the physical sense, but equally in the moral/ethical sense. We care; we reach out: physically, materially and emotionally. Nonetheless, we still have questions: "Are we being taken for granted?" Hashem told Avraham, "You become a traveller, wandering from place to place in the hot, searing summer and in the cold, frigid winter. Once you have experienced what your beneficiaries experience, it will mean much more to you. Your empathy level will rise and so will your true enjoyment." The one who empathises has a right to share in the joy. This was Hashem's message to Avraham: "You try it for a while, so that you will appreciate that much better the assistance that you render."

#### וילך אברם כאשר דבר אליו ד' וילך אתו לוט

So Avram went as Hashem had spoken to him, and Lot went with him. (12:4)

Lot was Avraham *Avinu's* nephew, whom the Patriarch took in and supported following the untimely death of his brother, Haran, at the

hands of Nimrod. Nimrod had his followers throw Avraham into a fiery furnace. He challenged Haran to choose between Nimrod and Avraham. Haran wanted to "hedge" his bets, first waiting to see what would happen to Avraham before he made his choice. If Avraham would emerge from the furnace unscathed, then Haran would support him. If Avraham would suffer a tragic death, then Haran was not interested in adding to the toll. He would then support Nimrod. When Avraham miraculously emerged from the flames, Haran sided with him, and he was promptly flung into the furnace. Since Haran's commitment was contingent on being spared – not on his conviction – he was not saved. He did not enjoy the same results as did his brother, Avraham. Nonetheless, since he died al Kiddush Hashem, sanctifying Hashem's Name, he merited Lot, the son who would be the link in the Messianic dynasty, from which Rus and then David Hamelech would emerge.

We understand why Avraham left his land and family. Hashem commanded him to leave. This was one of his *nisyonos*, trials. Why did Lot go along? It was Avraham's trial – not Lot's. Lot left everything to follow Avraham to a yet to be determined destination. Avraham had no idea where he was going, and, by extension, neither did Lot. In the end, as a result of Lot's tagging along, he eventually split with Avraham and went to Sodom, where Avraham later saved him. As a later caveat, he fathered two sons, from whom descended Rus *Ha'Moviah* and Naamah *Ha'Amonis* – all because he accompanied Avraham.

This does not explain Lot's original motivation in deciding to accompany Avraham. Horav Zev Weinberger, Shlita, quotes the Sefas Emes who posits that Lot merited to be a link in the chain that leads to Moshiach solely because his father, Haran, died al Kiddush Hashem. Now Lot saw all of this: Avraham lived; his father Haran died. He deduced that, for the rest of his life, he would follow Avraham, because he had demonstrated his full commitment to Hashem. Avraham was deeply committed to Lot's welfare. Thus, even though Hashem did not appear to Avraham as long as Lot was in in his proximity, Avraham felt that he could not turn his back on his nephew. It was Lot who ultimately ceded from Avraham. While he did maintain some emunah, faith in Hashem, it was insufficient to sustain him in the long run. At some point, his faith gave out.

Emunah is translated as faith. It is the unwavering belief in the Almighty - and only in the Almighty. It is an inherent conviction, a perception of truth that transcends reason. One who is a maamin, believer, is certain. He believes even when reason gives up or his belief is beyond rationale. Some people have emunah peshutah, simple faith, which means they rely on the faith of others. Their conviction is solid, but not profound. Some have a level of emunah in which the believer feels this truth to be part of himself, of his essence and being. Thus, such a person will readily relinquish his life for his conviction, because essentially his life is his emunah. (Obviously, this subject extends far beyond the parameters of this paper.) Horav Mordechai Pogremonsky, zl, was one of the greatest illuyim, geniuses, of the last century, who was introduced to Torah study at the age of fourteen. It was Horav Eliyahu Lopian, zl, who discovered him and brought him to Kelm. Shortly thereafter he went to Telshe, where he grew in learning. He visited a number of yeshivos for the purpose of absorbing the essence of each one and integrating its distinct approach to avodas hakodesh, service to the Almighty, into his own avodas Hashem. His learning experience extended as well to Chassidus, but ultimately he employed the teaching of Horav Yisrael Salanter, zl, to be his guide to life. Between his Torah genius, which enabled him to consume and absorb the depth of Torah She'B'ksav and She'Baal Peh, Written and Oral law with its

#### Hebrew Academy of Cleveland

Dedicated to the memory of Ellis Goldberg z"l publisher and distributor of the worldwide edition of Peninim





commentaries, and his deep-rooted yearning to refine himself to better serve Hashem, *Rav* Mottel (as he was reverently called) became the exemplar of a Torah Jew, a scholar without peer. He was totally immersed in Torah and *avodah*, service, of the Almighty. His *emunah* in Hashem was his reality. To him, the Torah was a living reality. When he studied, he was one with the Torah.

During the war, Rav Mordechai was incarcerated in the Kovno Ghetto. It was there that his commitment to Torah, halachah and avodas Hashem were evident. He demonstrated them on a regular basis. He never sat on a chair in the ghetto, sitting instead on a large stone which he had designated for his own personal use. He explained that all the furniture in the ghetto had previously been owned by other Jews, everyone's personal effects had been jumbled together. Thus, he had no way of ascertaining to whom any given piece of furniture belonged. Any chair might belong to a Jew who was still alive and had hopes of one day retrieving his possessions. Whoever used that chair was a thief.

Despite the intense tribulations to which the Jews interred in the ghetto were subjected, *Rav* Mordechai's *emunah* remained firm and unwavering. He once declared to a group of Jews, "What do you see when you look around? You see German soldiers and the ghetto walls which surround us. I see only Hashem, our eternal Protector, guarding us and watching over us. That guard could lift his rifle and shoot us all – and nothing would happen to him. What is preventing him from killing us? Hashem! He does not allow him to hurt us." On another occasion, he turned to a *yeshivah* student in the ghetto and asked, "What do you think Hashem wants from us at this time?" When no immediate response was forthcoming, *Rav* Mordechai said, "He wants us to *feel* that, without His help, we would not exist for one moment."

Twice, he escaped from the jaws of death. On the first occasion, the Nazis raided the ghetto, searching for all adult men. *Rav* Mordechai hid behind a door in an upstairs room and went undetected, *despite* the fact that they searched the area multiple times. He said, "I just spent the entire time focusing on *Ein od milvado*; There is no other (entity) than Him."

The second occasion took place in 1945, when the Germans, fearing the Russian Army, attempted to liquidate the ghetto of its Jewish inmates. They were bent on annihilating every last Jew. Rav Mordechai was living in an attic together with his student, Rav Avraham Yitzchak Winkelstein, zl, and a few others. The Nazis demolished building after building and murdered its residents who had somehow stayed alive until then. Rav Mordechai was about to flee, but Rav Avraham Yitzchak encouraged him to stay. He listened. The Nazis demolished the entire building except for one pillar, which, unbeknownst to them, supported the attic. Satisfied that no one could have survived the demolition, the Nazis left, allowing for the inhabitants of the attic to escape. The very next day, the Nazis returned and burned the building to the ground. For the rest of his life, Rav Mordechai harboured a profound sense of gratitude to Rav Avraham Yitzchak. This was one more miracle in the life of a Torah giant who saw Hashem in every avenue, at every juncture, of his short life.

#### וישא לוט את עיניו וירא את כל ככר הירדן... ויסע לוט מקדם

So Lot raised his eyes and saw the entire plain of Jordan... and Lot journeyed from the east. (13:10,11)

Rashi (quoting the Midrash) explains that Lot was not simply distancing himself from Avraham Avinu in a geographical sense, but was actually distancing himself m'Kadmono shel Olam, the Ancient One of the world (kedem can also be understood as "before" i.e., ancient one), Hashem Yisborach. Lot separated himself from Avraham and everything he represented, saying, "I want neither Avraham nor his G-d." Chazal attribute this declaration to Lot. It is a strong statement, especially since Lot did not have a history of harbouring any negativity towards his uncle, Avraham, or Avraham's G-d, Hashem. On the contrary, we see Lot prepared to relinquish his life to protect his guests. He baked matzos in honour of Pesach (as he had seen Avraham do in the past). Nonetheless, as explained by the Alter, zl, m'Kelm, Chazal deduced that since Lot had been prepared to uproot himself from the sanctity of Avraham's home,

to relocate to Sodom, a city filled with inhabitants who were the essence of evil, who mistreated anyone who had the misfortune to visit their community, it was evident that Lot's *mitzvah* observance was not indicative of his true spiritual essence. He was an *apikores*, heretic, who denied Hashem. Anyone who truly believed in Hashem could not sanction such a move.

*Mitzvah* observance is not the barometer of true commitment. It is one's *hashkafos*, philosophic perspective, his outlook on life and living, that tells us who he is and in what he believes. People might perform *mitzvos* out of habit; thus their actions have no impact on their *hashkafah*. This is noticeable when we see *mitzvah* observant Jews maintain abiding relationships with individuals who are morally, ethically and spiritually flawed. They support them and even join in their Torah-negative endeavours.

At the end of the day, what did Lot actually benefit from his radical move to Sodom? Nothing? Less than nothing. Had he remained with Avraham, he would have been spiritually and materially wealthy. He left Sodom with nothing but his life. True, he had initially been wealthy until Hashem declared the decree to destroy Sodom. Wealth that does not last (which is the case with all physical/material bounty) is not something for which one should sacrifice himself. It is only the benefits of the spirit which endure and leave a lasting legacy to be imparted to future generations.

Horav Yaakov Neiman, zl, supports this idea with the reward Avraham received for refusing to accept financial remuneration from the King of Sodom. "[I refuse to accept anything from you], so much as a thread to a shoe strap; I shall not take anything of yours! So you shall not say, "It is I who made Avram rich" (14:23). As a result of declining the two strings: thread, shoe strap, Avraham's descendants merited the mitzvah of techeiles (Tzitzis) and Tefillin, both "cords" which engender enduring spiritual reward. All this was because Avraham refused to allow a pagan to say that he supported Avraham. Avraham could not permit the chillul Hashem, desecration of Hashem's Name, which such a statement engendered. Money meant nothing to Avraham if its source was murky. Lot did not have such inhibitions. He paid dearly for his error. This is an oft-repeated error, whereby we exchange a budding spiritual fortune for its material counterpart. This is tantamount to swapping our future for the present, forgetting that a present that does not have concrete hope for the future is not much of a present.

Ray Neiman relates that during World War I, the Mashqiach of Lomza, Horav Moshe Rozenstein, zl, told him that the Menahel of Lomza, Horav Eliezer Shulovitz, zl, hired him as Mashgiach. At the time, he determined how much would be needed to support the Mashajach and his family. Rav Rozenstein was considering requesting a higher salary, since he was well aware that his daughters would soon be of marriageable age, and they would require a dowry. He remarked that had he refused the money, Rav Shulovitz would have acquiesced. He decided that he would not request a raise in salary, trusting that Hashem would reward him for his devotion to his students. When the war broke out, the banks went under because the Russian currency no longer had any value. Rav Rozenstein said to Rav Neiman, "Had I asked for the raise, I would have taken the money and deposited it in the bank. I would now have nothing. Instead, I did not take the money and instead I left it up to Hashem to see to my dowry. My daughters married exceptional bnei Torah. (Sadly, the entire family was murdered by the Nazis.)

Horav Mordechai Shmukler, zl, was one of the premier students of Yeshivas Radin under the direction of the saintly Chafetz Chaim. When he married, he received from his father-in-law a large sum of money to invest in business. Being a close student of the Chafetz Chaim, he consulted with his Rebbe concerning his future plans. The holy Chafetz Chaim, zl, told him, "When a ben Torah marries and makes plans to abandon Torah life for a life in the field of commerce, if he is truly fortunate, he will lose all of his money immediately. Then, he still has time to return to the yeshivah to learn and become a rav or rosh yeshivah. If he does not have mazel, good fortune, it will be an extended period before he loses his fortune. By then, he will have forgotten his learning and be left bereft of both: his money and his learning."

Peninim is published by Peninim Publications in conjunction with the Hebrew Academy of Cleveland ©2020 All Rights Reserved by Rabbi A. L. Scheinbaum

Sponsorship - e-mail: peninim@dvar.info





The Chafetz Chaim blessed him that his material assets not be around long enough for him to forget his learning. The brachah was realised with Rav Mordechai's first investment. As a result, he became a distinguished rosh yeshivah who inspired many students with his erudition and analytical ability.

#### ואנשי סדם רעים וחטאים לד' מאד

Now, the people of Sodom were wicked and sinful toward Hashem. (13:13)

Every once in a while, I like to veer from the recurrent themes of our commentary and digress with an exposition that has an esoteric Chassidic slant to it, especially if it presents the message of the pasuk in a totally new and positive light. The seudas Melaveh Malkah, meal bidding farewell to the Shabbos Queen, holds great significance in Jewish tradition. While it is true that it seems to have taken on a greater celebratory life in Chassidic circles, it does not mean that it has any less significance in other Orthodox circles. After spending an entire day immersed in the unique – almost mystical – retreat from the material and mundane, our added Shabbos soul, the neshamah yeseirah, takes its leave, and we return to our daily lives. Many sit down to a meal on Motzoei Shabbos, sing zemiros, religious songs, themed concerning Dovid Hamelech/Moshiach and Eliyahu HaNavi, and recite stories of tzaddikim, righteous persons. A further tradition is that we each have a small, indestructible bone in the body called the luz. It sits at the base of the skull, where the knot of the Tefillin rests. It is from this bone that Hashem will reconstruct the entire body when the time for Techiyas Ha'Meisim, Resurrection of the Dead, arrives. The only food that nourishes the luz bone is that which is eaten during the Melaveh Malkah seudah, meal.

In the sefer Divrei Chonoh, Horav Chonoh, zl, m'Koloshitz homiletically renders the pasuk, V'anshei Sodom raim v'chataim l'Hashem, with the word Sodom serving as an abbreviation for samech—seudassa; daled—d'David; mem—Malka,—the meal of David Hamelech, namely the Melaveh Malkah meal. The author continues by interpreting ra'im, as reim—friends, and chata'im, as related to v'cheetai es ha'bayis, "He shall cleanse the house" (Vayikra 14:52), in which ra and chet are interpreted as friend and cleanse, respectively. The pasuk thus implies that when we eat the Melaveh Malkah meal together with friends, it is a purifying and uplifting experience, facilitating our spiritual ascendance.

The Ohr Pnei Moshe, Horav Moshe, zl, m'Pshevorsk, was a close associate of Horav Elimelech, zl, m'Lishensk and Horav Zushe, zl, m'Annapole and other Chassidic giants (1720-1806). He was known to be an unusual sofer, scribe. It is known that the Alshich HaKadosh appeared to him often to teach him Torah. Apparently, prior to being megaleh, revealing himself as a Rebbe, the Pshevorsker was a manager in a whiskey factory. (This story was related by Horav Shlomo Halberstam, zl, first Bobover Rebbe.) When the Rebbe applied for the position, the owner of the factory (himself a deeply-observant Jew) asked if he knew the secret of producing high-quality whiskey. The Rebbe said not to worry, he would produce high grade-whiskey which would be highly sought after. Obviously, having no experience whatsoever in the whiskey-making field, this assurance was a stretch, but, true to his word, the reputation of the whiskey which the factory produced spread far and wide, making the owner a wealthy man. The relationship between the owner and his manager was very amicable. Out of a sense of appreciation for the success engendered by his manager, the owner invited him to share in Melaveh Malkah, to which the manager agreed.

One Motzoei Shabbos, the manager did not come by. After a while, the owner became concerned and went to Rav Moshe's home to find out if anything was wrong. When he came to the house, he noticed a brilliant light shining from the window (This is before light bulbs. A candle gives off just so much light. Apparently, an unusual illumination emanated from the house.) The owner walked over to the window to discover Rav Moshe in deep conversation with an elderly man. Their discussion was Torah-related and involved the pasuk in Tehillim 89:21, Matzasi David Avdi, b'shemen Kodshi Meshachtiv, "I have found David, My servant, with My holy oil I have anointed him." The Midrash (Rabbah, Lech Lecha 41) asks: "Where did I find him? In Sodom." Clearly,

this *Midrash* appears enigmatic. The elderly man (who was evidently a holy person – if he was, in fact, a person) explained that Sodom is a *notrakon*, acronym, for *seudassa d'David Malkah*, which alludes that the *Melaveh Malkah* meal is a time to connect with the attributes of David *Hamelech*. Afterwards, the elderly man informed *Rav* Moshe that the time had come to reveal himself as a *Rebbe*.

The owner of the whiskey factory now realised that *Rav* Moshe was no simple Jew who knew how to prepare a good whiskey. He was a spiritually-elevated, holy Jew. The very next morning, the owner stood by *Rav* Moshe's door, bearing a *kvittel*, written petition, with his family names and a *pidyon*, redemption money, both of which are given to a *Chassidic Rebbe* upon petitioning his blessing. He said, "I want to be the first person to give the "*Rebbe*" a *kvittel*.

#### Va'ani Tefillah

ועל כולם יתברך ויתרומם שמך V'Al kulam Yisborach v'Yisromam Shimcha. For all these, may Your Name be blessed and exalted.

It appears that in addition to the various expressions of gratitude that preceded this prayer, we add an all-inclusive praise to Hashem for everything that He does for us. What is this prayer adding to what was expressed earlier? Horav Avraham Chaim Feuer (Shemoneh Esrai) relates a well-known incident that occurred concerning Horav Yisrael Salanter, zl, during an outreach visit to Paris. He entered an elegant restaurant, where he was to meet a group of "upper crust" Jews who frequented this establishment. Not wanting to take up a table for no reason, he ordered a glass of water. He was given a bill for forty francs, which was an outlandish price for a glass of water. When he expressed his surprise, the waiter explained, "You are not just paying for the water. You are paying for the ambience that surrounds you while you drink the water." He was served on crystal; he sat on a stuffed leather couch, at a mahogany table; carpeting covered the floor; and chandeliers lit the room. No wonder he was charged a premium price.

Likewise, Rav Yisrael said, "We make a brachah, She'hakol neheyeh Bidevaro, "Through Whose word everything came to be."

When we recite this blessing before drinking a glass of water, we are also thanking Hashem for the magnificent surroundings of this extraordinary world in which we live.

This is the meaning of the prayer, *V'al kulam*: Thank You Hashem for *everything*! We appreciate all that You do for others, and we acknowledge not only the actual gift, but the manner and the environment through which we enjoy it.

To sponsor a mazaltov, simcha or yartziet, email: peninim@dvar.info





## After the Top, Comes the Fall



<u>ויאמר ד' אל אברם לך " 12:1</u> לך מארצך וממולדתך ומבית "אביך אל הארץ אשר אראך

"Hashem said to Avrom,

'Go for yourself from your land, from your relatives, and from your father's house to the land that I will show you." Hakodosh Boruch Hu told Avrohom Avinu to leave his homeland, but did not tell him where to go. Instead, Hakodosh Boruch Hu just told Avrohom that he should go to a land that Hakodosh Boruch Hu would show him. Why didn't Hakodosh Boruch Hu tell Avrohom where he would be going?

When the Gemara is going to attempt to bring a proof, it uses the words, "תא שמע." Why in Talmud Bavli does it say, "תא שמע" – "Come and hear," while in the Zohar Hakodosh it says, "תא "חזי" – "Come and see?" In the times of the Talmud, they learned all the Halachos and Gemara Ba'al Peh, by heart, for permission was not yet granted for the Torah Shebal Peh to be written. Torah Shebal Peh was not really meant to be written at all, but Chazal assessed the situation, and came to the conclusion that if the Torah Shebal Peh is not written down, it will Chas V'sholom be lost to Klal Yisroel forever. Based on this conclusion, they allowed the Torah Shebal Peh to be written down. The Talmud Bavli quotes what happened prior to it being written down, and therefore it says, "תא שמע" - "Come and hear" for everything needed to be heard, as nothing was written down to be seen. On the other hand, the Zohar Hakodosh was a Limud of secrets and Aggados that was written down in Seforim. Being that everything was written, the term, "תא "חזי" – "Come and see" is utilized, for one can see the writing of the words of the Zohar Hakodosh. Others explain that "ארץ ישראל" is a בחינה of ראיה – seeing, while חוץ לארץ is a Bechina of שמיעה – Talmud Bavli, which was hearing. written in חוץ לארץ, outside of Eretz Yisroel, is a Bechina of hearing, and therefore the Talmud Bavli writes, "תא שמע." The Zohar Hakodosh, which was written in Eretz Yisroel, and there it is a Bechina of seeing, therefore the Zohar writes, "תא חזי." The explanation behind the Bechina of Eretz Yisroel being seeing, and Chutz La'aretz hearing, is that in Chutz La'aretz, Hakodosh Boruch Hu

generally does not perform open miracle. Instead, the miracles He does perform are hidden within "טבע" - "nature." While in Eretz Yisroel Hakodosh Boruch Hu is more apt to perform open miracles. Therefore, Eretz Yisroel is a Bechina of seeing, one can see the miracles, while in Chutz La'aretz is a Bechina of hearing, for one does not see the miracle, but needs a Navi or Chochom to tell him of the miracles - he needs to "hear" the miracles. Hence, Eretz Yisroel is, "תא חזי" and Chutz La'aretz is "לך לך "." מא שמע." " – leave the land that you are in for it is a Bechina of hearing, "אל הארץ אשר אראך" – and go to Eretz Yisroel, for there it is a Bechina of "אראך" – seeing. (בו איש

Malachim are called, "עומדים" – "standing" for being that they do not have a Yetzer Hara who tries to convince a person to sin, they have no reason to sin, and therefore have no challenge in their serving Hakodosh Boruch Hu. Therefore, when they serve Hashem, there is no praise heaped upon them for that is what they were created to do, and they have nothing which holds them back from doing so. Conversely, man is called a "הולר" – he is always moving. Due to man's constant battle with the Yetzer Hara, he is moving from level to level in Ruchniyos. Hopefully he wins the battle, and moves up, and if he Chas V'sholom loses, he goes down. "לך לך" – Hakodosh Boruch Hu told Avrohom Avinu that he needed to know that he was constantly, "לך" – moving. One must know that at all times in life he must constantly seek to move up the ladder of Ruchniyos. One must never think that he has reached the top, that he is complete, and there is nothing more for him to do.

Someone had a dream with a ladder that had one thousand steps. The king was on that ladder, and he reached the 500th step. In the morning, the man told the king about his dream. The king was happy about the dream the man had, and gave this man one thousand gold coins. A neighbor's wife heard about her neighbor's husband telling this dream to the king and the king giving him a gift of 1,000 gold coins. She told her husband, that he should go to the king and tell him he had a dream – but he should say that

the king reached the top step, and then surely the king will give 10,000 gold coins. The man listened to the advice of his wife and went to tell the king of his dream. The king was not happy with his dream, and commanded that he be thrown off a roof into a courtyard. The king explained that the first dream was good, for he had reached 500 steps, which was quite an accomplishment, but at the same time he had much room for more greatness. He therefore rewarded him. The second man who supposedly had a dream with him at the top step was not good, for the king could not go up any farther - that is not good. He therefore, had the man thrown off a roof to demonstrate that once one reaches the top, there is only one way to go. This is the message Hakodosh Boruch Hu was giving to Avrohom, and a message for all of his progeny – "לך לך" – always seek to be moving up, for if one thinks he has reached the top, it will cause him to have a great fall. (עוד יוסף חי)

Now we can understand why Hakodosh Boruch Hu didn't tell Avrohom Avinu which land he would be headed to. Hakodosh Boruch Hu wanted Avrohom Avinu to know that he must always be a in this world. He must be seeking to move up the ladder of Ruchniyos, and never think that he has reached the top. Avrohom needed to completely conquer his Gashmiyos, and recognize that the purpose in this world is to fulfill the Rotzon Hashem. Avrohom Avinu was to have a great Zrizus for matters of Ruchniyos, while in regards Gashmiyos to act with Atzlus. Avrohom needed to know that wherever he ends up, Hakodosh Boruch Hu is guiding him there, and in that place there is an opportunity for an Aliyah in Ruchniyos. The point is, that one must go wherever he can "see" that Hakodosh Boruch Hu is showing him to go. That is what life is all about, and that is the message the Torah is teaching us here. Eretz Yisroel is a place where the Kedusha is greater, and it is therefore a place where it is easier for one to see Hakodosh Boruch Hu. No matter where one is, he must always seek to "see" Hakodosh Boruch Hu - to see what Hakodosh Boruch Hu is showing him. May we be Zoche to truly "see" Hakodosh Boruch Hu.

For questions, comments, to purchase the Sefer "Parshah Pshetl", or to receive a free weekly Dvar Torah on the Parsha-Please email; ParshaPshetel@email.com Thank you, Y. Schechts





#### Lech Lecha ב'לך לדי"ג מרחשון תשפ"א 2781

This week's issue also sponsored by the Grabie family to mark the second vahrtzeit of

#### מאריאשא בת ר' צבי אריה ע"ה

On 14 Marcheshvan.

She was a metzuyenes in everything she did and we are grateful to have had her in our lives for so many years.

©2020 - J. Gewirtz



A publication dedicated to Harbotzas Torah

This week's issue sponsored by
The Glatter Family of
Highland Park, NJ
לע"נ

מלכה בת ישראל ע"ה

יארצייט ט"ו מרחשון - תנצב"ה

#### שבת Zmanim for

Wesley Hills, NY הדלקת נרות שבת 5:35 -5:53 -שקיעה זק"שׁ מ"א 9:21 -10:02 -זק"שׁ גר"א 10:54 -סוף זמן תפילה 5:52 -שקיעה 6:35\* -צאת הכוכבים 7:04 -22 צאת

Times courtesy of MyZmanim.com
\* Based on Emergence of 3 Stars

#### Now You Know!

After the "covenant between the pieces," it got dark and Avraham fell asleep. A deep sense of dread came over him and Hashem relayed the news that Avraham's children would spend four hundred years in slavery in a foreign land. Hashem described the suffering they would endure before they were finally redeemed and brought to the land of Canaan.

Hashem continued by saying that Avraham would not live to see it. Instead, he would live a good life and die in a peaceful state of mind.

How do we understand this? How can Avraham "die peacefully" knowing that his descendants are doomed to suffer so greatly? How can he enjoy his life knowing that they will be mistreated so badly?

When Hashem told Avraham that He planned to destroy Sodom, Avraham immediately began bargaining on their behalf, trying to save them. Why did he not do this for his own flesh and blood?

The answer is that Avraham understood that going to Egypt was not a punishment to be avoided. Rather, it was the preparation we would need to go through to merit the Land of Israel.

Since Hashem told Avraham the end result would be positive, he had no reason to be upset about it or argue. This was for our benefit and he was happy to know that Hashem had a plan to make us worthy.

Thought of the week: Without G-d there are no answers. With Him, there are no questions.

#### "וינגע ה' את פרעה נגעים גדלים ואת ביתו על דבר שרי אשת אברם." (בראשיתיבוים)

"And Hashem struck Pharaoh with terrible afflictions, and his household, because of the matter of Sarai, wife of Avram." (Beraishis 12:17)

When Avram and his beautiful wife Sarai went down to Egypt, Pharaoh's servants deemed her beauty worthy of a king, so they took her to the palace. Once there, Pharaoh was unable to touch her for Hashem sent painful afflictions upon him and his household – from ministers to servants to the pillars and walls themselves.

Rashi explains the words, "al dvar Sarai," to mean, "by the word of Sarai." It is based on the Midrash Tanchuma which says that Hashem sent an angel down, holding a large rod or scepter. When Sarai said, "Strike!" the angel hit Pharaoh, and when she told it to desist, it waited for her command. This is very unusual.

Rashi will generally choose the simplest explanation for an event. In this case, there are many other ways to explain this phrase. The Ibn Ezra says it means, "on behalf of Sarai," the reason being because of this event [when she was taken.] Other commentaries also say it means, "about this matter."

The Ramban does ascribe words to Sarai, and says that she told Pharaoh, "I am Avram's wife," but Pharaoh didn't listen to her, and for this he was punished and afflicted. No mention from him of an angel striking upon Sarai's command.

Since Rashi will almost always choose the simplest and most natural explanation, it is somewhat shocking that he chose to quote the Midrash in this fashion. So what's pshat? Why did he do this?

The Haamek Davar on this posuk focuses more on the mention of Avraham Avinu, and says that the Torah is teaching us a lesson to take with us throughout Sefer Beraishis, that the three Avos represent the three pillars of Hashgacha Pratis, Hashem's Divine Providence in dealing with us. Torah acts as protection from harm, Avoda is the gateway to Parnasa, and Chesed brings peace.

However, he says, there's something else. Sometimes Hashem deals with us in a natural way, and sometimes His providence is more supernatural and miraculous. That is in response to the way the person acts with Hashem. The more the person interacts and trusts Hashem directly, the more Hashem will do so with him.

Now we understand why Rashi chose this explanation. *This is poshut pshat!* Sarah and Avraham lived with Hashem's personal interaction in their lives on a daily and hourly basis. If she needed something, she asked Hashem and He complied. When she told the angel to strike, it did! And then it waited for her next command. This is how our matriarch lived, and we can do it too. Plain and simple.

One Friday found the Baal Shev Tov with no money and no food for Shabbos. With no other choice, he realized that he needed to come onto the assistance of another.

He went to the home of a wealthy man, knocked almost imperceptibly, and whispered in a barely audible tone, "Ich darf af Shabbos – I'm in need for Shabbos," then left.

Suddenly, the door opened and the rich man ran after the retreating figure. Handing the Baal Shem some money, he asked, "Why didn't you knock louder or wait for me to answer?" Said the Baal Shem: "I had to make my effort, and I did that. Everything else I left to Hashem, and as you can see, He came through."









WE ARE YOUR

# ONE-STOP-SHOP

TO MARKETING SUCCESS



WE ARE A ONE-STOP ADDRESS FOR ALL YOUR MARKETING, GRAPHIC DESIGN, PRINTING & MAILING NEEDS.

We take care of all details from start to finish - under one roof.















MARKETING

DESIGN

PRINT

MAIL



## SPONSOR A DVAR TORAH

### SPONSOR AN ENTIRE WEEK FOR \$360

#### Following Daas Torah, Ramapost is sharing the opporuntity to sponsor weekly Divrei Torah.

The following publications are read by hundreds of people every Shabbos. Sponsor an individual Dvar Torah or the entire collection, in the zechus of a choleh, l'eiluy nishmas, or for someone in need. A small message can be put on the Dvar Torah of your choice which will be distributed across Monsey and online.





הבחירה של האמונה זו התפילה! למה לא התפללתי מספיק!

לכן עכשיו שזו תחילת השנה, כל אחד יתחדש להתחיל לעבוד על זה, ללמוד על אמונה, ולהתפלל על אמונה: "רבונו של עולם, תן לי אמונה שאין עוד מלבדך! דבר שני תן לי אמונה שתמיד אתה אוהב אותי, גם אחרי עבירות וכשלונות, תמיד אתה אוהב אותי! עבירות וכשלונות, תמיד אתה אוהב אותי! ותן לי ללכת עם הדרך של רבנו, שכל היום לחיות בשמחה, וכל היום לחיות באמונה! רק בשעה התבודדות, אז עושים את החשבון נפש עושים נכון, שכל מה שחסר לי הכל בא מחסרון תפילה". מה שחסר לי הכל בא מחסרון תפילה". התבודדות, יש לו את היצר הטוב, את התפילה, ולא אכפת לו כלום, הוא עושה את התפילה, ולא אכפת לו כלום, הוא עושה את שלו, מתפלל, משתדל, וכל היום הוא רק

בשמחה! וככה אדם יזכה, אמן כן יהי רצון.

לכבוד נשמתו הטהורה והקדושה של הצדיק הקדוש אדוננו מורנו ורבנו נחמ<u>ן בן</u> <u>פיגא זיע"א.</u>

וכן לעילוי נשמת הצדיק הקדוש רבי יהודה זאב בן רבי יחיאל צבי ע"ה

וַכּן לעילוי נשמת חברינו היקרים ארז בן דליה ע"ה ובועז בן רומיה ע"ה וַכֹּן לעילוי נשמת פערל בת ר' מאיר ע"ה וכן לעילוי נשמת שלמה בן נעמה ע"ה בתוך שאר כל נפטרי ישראל

ולהבדיל לרפואה שלמה של משה בן אידה שיחיה וכן לרפואה שלמה והצלחה של בת שבע בת ימימה שתחיה וכן לרפואה שלמה וחזרה בתשובה שלמה בלי ייסורים של כל בני ובנות ישראל בארץ ובעולם

וכן להצלחת כל התורמים והתורמות ברוחניות ובגשמיות.

להצלחה ושמירה וכל הישועות בחסד וברחמים בלי שום ייסורים של נתן בן ראובן ור"כ.

לתרומות:0527161619

elitzur424@gmail.com לקבלת העלון במייל

לעילוי נשמת יפה בת גולסטאן ע"ה,

#### <u>וכן לעילוי נשמת ימנה בת אסתר ע"ה</u>

לעילוי נשמת ניסים בן אלגרה ע"ה. לעילוי נשמת שרה בת יהודית אדית. לעילוי נשמת יוסף חיים בו אברהם ע"ה.

להזמנת הספרים, חוברות ודיסקים של מורנו הרב שלום ארוש שליט"א:

0522240696

<u>לשמיעת שידור זה בשידור חוזר</u> ושיעורים נוספים

> בקו האמונה [שלוחה 4] : 026444250

להרשמה לקבלת צינתוק בכל פעם שמתקיים שידור חי יש להקיש על המקש 9 רבניסה לקו נקודה חשובה מאוד באמונה, מה שדיברנו שבוע שעבר, שהי אוהב אותך תמיד!

וכשאדם זוכר שהי אוהב אותו תמיד, גם אחרי שהוא עשה עבירה, ואדם זוכר: "מה, הי אוהב אותי! ואע"פ כן עברתי עבירה! ואי, אני באמת מתבייש למה לא התאמצתי לא לעבור על רצוו הי".

כשאדם הוא זוכר שהי אוהב אותו גם אחרי כישלון הוא יכול לעשות תשובה מאהבה, הוא יכול להגיע לשברון לב, ולחרטה אמיתית, לא חרטה של דיכאון: "אין לי עולם הבא, הפסדתי עולם הבא", לא! זה שקר! אמונה! אמונה! לחיות באמונה 24 שעות! להגיע לחרטה אמיתית: "יאיך נגד מי שאוהב אותי לא התאמצתי מספיק! אז ודאי אני מתחרט ומבקש סליחה ומצטער ועכשיו אני רוצה להתחזק לעשות רצונו של מי שאוהב אותי! שאוהב אותי גם אחרי שעשיתי עבירה!!".

לכן אמרתי – הסדר של האמונה, דבר ראשון – אין עוד מלבדו. דבר שני – הי אוהב אותך! ממילא, הי אוהב אותך זה כולל שהכל לטובה. כי הוא אוהב אותך אז הכל לטובה. את אשר יאהב הי יוכיח וכוי.

אין מה לעשות, בשביל להיות בשמחה תמיד חייב לחיות את האמונה, ללכת עם האמת הזו, שכל היום אין בחירה! רק ידיעה – שהכל מה' והכל לטובה, וה' אוהב אותך!

ככה כל היום, ללכת עם הידיעה הזו, ורק להגיד תודה, ולשמוח.

ואז בשעה של החשבון נפש, שמה מתחילה הבחירה שלך, שמה אדם צריך לעשות חשבון ותשובה. ועיקר התשובה על כל כישלון – למה לא התפללתי!

כי זו עיקר הבחירה של הבנאדם!

מי שעדיין חי בכפירה ובגאווה שיש לו איזו בחירה חוץ מתפילה אז הוא חי בעצבות וברדיפה עצמית, ובדיכאון. כי הבחירה של האמונה זו התפילה, לדעת שאין לי בחירה רק תפילה!

באמת אין לך שום כח, ואין עוד מלבדו, אין לך שום כח! הכח היחידי שאתה יכול להתפלל! אין כוחנו אלא בפה!

לכן שאדם מאשים את עצמו ואומר: "אה! אני לא בחרתי נכון! אני רשע מרושע!", זה שטויות, זה בחירה של הגאווה.



אז ודאי שבזה לא אומרים יאין עוד מלבדוי! לא! פה זה נסיון לראות אם אתה הולך אחרי הי במסירות נפש או שאתה מרים ידיים. יאין עוד מלבדוי זה על הייסורים הגשמיים, אבל על הרוחניות צריכים להלחם!

בשבת אמרתי דבר חשוב מאוד מאוד. שמי שיחזיק בזה, הוא יזכה לקיים שתי תורות בליקוטי מוהר״ן, וגם תהיה לו את הדרך איך להיות בשמחה כל היום.

רבנו כותב בתורה כ"ד חלק שני: "מצווה גדולה להיות בשמחה תמיד".

ורבנו כותב בתורה הסמוכה לתורה כייד:
ייההתבודדות היא מעלה עליונה וגדולה מן
הכליי. ורבנו כותב שם, שאדם יקבע לו שעה
על כל פנים, או יותר, להתבודד, באיזה חדר,
או בשדה, לפרש שיחתו בינו לבין קונו, וכוי.
אז הי חנן אותי, ואמרתי ככה –

יש עניין של בחירה ועניין של ידיעה.

הידיעה – שאין עוד מלבדו והכל טוב. הכל! הכל טוב! כל מה שעובר עליך – הכל לטובה! לא הלך לך! לטובה! קשה לך! לטובה! לא הצלחת! לטובה! נפלת! לטובה!

קודם כל, חיים כל היום שהכל לטובה. זו הידיעה, שהכל ממנו יתברך, והכל לטובה! הכל!

אם כן, מהי הבחירה! הבחירה זה רק התפילה! אדם צריך לדעת שהבחירה זה רק התפילה!

ואדם יש לו יצר טוב ויצר הרע, התפילה זה היצר הטוב של האדם. לכן אדם שרחוק מתפילה אין לו יצר טוב. הוא לא יכול להתגבר, הוא לא יכול לצאת מתאוות, ממידות רעות, אין לו תפילה, אין לו יצר טוב! לכן עיקר התשובה, ועיקר המשפט שאדם צריך לשפוט את עצמו – למה לא התפללתי, או למה לא התפללתי מספיק. זו התשובה שצריכה להיות לבנאדם.

ואז אדם יש לו שעה של חשבון נפש ותפילות. ובשעה של חשבון נפש, אז יש לו בחירה! וגם הבחירה היא כולה אמונה - מה בידי לעשות? רק להתפלל! ולכן התשובה שלי היא - למה לא התפללתי! ומיד להתחיל להתפלל! אתה רואה שלא התפללת, תתחיל מיד להתפלל.

אדם צריך לדעת, שכל דבר שהוא הולך לעשות בחיים שלו, אם הוא עושה אותו בלי תפילה, הוא כבר הפסיד! הרי בכל דבר יש סכנה. אפילו בדברים הכי טובים, לימוד תורה! לא זכה נעשה לו סם מוות. לכן אפילו בדברים הכי טובים בעולם יש בהם סכנה. באכילה, בשינה, בכל דבר צריך תפילה! והבחירה שלד זה להתפלל!

איפה ראינו את זה! בפורים. שלפני ששותים כוס יין אומרים כזו תפילה ארוכה. למה! כי אנחנו יודעים שיש פה סכנה! ביין יש זכה נעשה ראש, לא זכה נעשה רש.

זכה משמחו, לא זכה משממו... בקיצור, בירור המדמה ותיקון המדמה, בכוס יין יש הרבה בירורים.

אז שמה, שלמדנו שיש שם זכה ולא זכה, לכן כולם אצלנו אומרים תפילה ארוכה לפני כל כוס ששותים בפורים.

אבל אמת התחלתי לחשוב להתחיל לכתוב תפילה ארוכה לפני כל דבר ודבר. לעזור לאנשים פשוט.

אנשים אין להם כח לבחור בעצמם, לעזור להם שיתפללו! אתה הולך עכשיו לישון! יש פה זכה ולא זכה, אז תתפלל!

אתה הולך ללמוד תורה, אתה יוצא לרחוב, הי ישמור! כל דבר צריכים על זה תפילות. אז ימצווה גדולה להיות בשמחהי, איך זוכים לזה! רק כשאדם חי שהכל מהי והכל לטובה, אז הוא כל הזמן בשמחה.

כי אין דרך, להיות בשמחה תמיד זה רק אמונה. להתעורר בשמחה, אז מספרים בדיחה, או שאדם דן את עצמו לכף זכות. זה הכל עצות לפי שעה. אבל אחייכ שחוזר לך הזיכרון שזה לא טוב לך, וזה לא מסתדר, אתה חוזר עוד פעם לעצבות.

רק על על ידי אמונה אתה יכול להיות בשמחה תמיד! רק על ידי אמונה! אם אדם לא חי באמונה הוא לא יכול להיות בשמחה. אי אפשר!

#### לא הלך לי? כי לא התפללתי. וכו׳.

ומתי עושים את כל החשבון נפש! בשעה! בנאדם מתבונן: "לא הלך לי! קודם כל זה לטובה. אני שמח גם בזה, תודה שלא הלך לי. ועכשיו מה חסר לי! תפילות...", ואדם מתחיל להתפלל! אדם חי באמונה.

בשעה הוא עושה את המשפט! ומה המשפט! לא התפללתי!





וכמה שאפשר לעסוק בהפצה! קראתי לכם אז בהילולה של רבנו, שרבנו היה כל כך שמח שמקרבים אליו מישהו חדש, יותר שמח בהמישהו החדש יותר ממה שהוא שמח ברי נתן מברסלב.

כל כך חשוב לרבנו שתביא עוד מישהו חזק! לכן עכשיו, יותר מאי פעם, להתחזק בהפצות! כל אחד מה שהוא יכול! ודאי, אני מבין שזה לא פשוט, אבל אין לנו ברירה!

עובדה שיש עדיין אברכים שכן יוצאים, וכן עושים נפשות! תתחזקו!

כמובן שזה מיותר להגיד שלא יעבור יום בלי שעה התבודדות, יותר מכל השנים! כל אחד צריך להיות בעל תשובה, שכל יום יעשה תשובה.

זכינו, אנחנו נמצאים בתיבת נח פה, לומדים תורה, מתפללים, עושים שעה התבודדות, נוסעים לקברי צדיקים. יש לנו אמונה, מעבירים פה שיחות, שמחים.

אבל עם ישראל עוברים טלטלה, בכל הבחינות, מבול רציני ביותר, שואה רוחנית. אני עוד פעם חוזר! רבנו הקדוש אמר שמעט יחזיקו באמונה לפני שיבוא משיח. ולהחזיק באמונה זה פירושו לדבר רק אמונה!

כל הדיבורים האלו על השוטרים או על שרים הכנסת, זה הכל שטויות, אין עוד מלבדו! ככה הי רוצה! להחזיק באמונה ולדבר רק אמונה. בסדר, אנחנו רואים שהם המקל של הי יתברך להכות אותנו, בסדר, הם המקל, אבל מה לנו לדבר על המקל! צריכים לדבר עם מי שמחזיק את המקל!

להחזיק באמונה! לדבר רק מאמונה! כי אז אדם עושה את הפעולות הנכונות. כי כשאדם מחזיק באמונה, הוא מתבונן: "רגע, אבל מה הי רוצה! שנצעק אליו! נצעק אליו!".

אבל כשאדם מתחיל לקלל את המקל, ולשנוא את המקל, אז הוא מגיע למסקנות לא נכונות. להחזיק באמונה!

צריכים לדעת שעם ישראל עוברים טלטלה גדולה מאוד, ואשרי כל מי שתצליחו להגיע אליו ולהכניס אותו לעולם האמונה, לקדושה, זה ממש הצלת נפשות.

צריכים להתחזק להתפלל על עם ישראל, הי יזכה אותנו שנזכה לחדש את השעה הזו שהיינו עושים פעם, שעה בשבוע על עם ישראל. שנזכה.

דבר ראשון צריכים לדעת שאין עוד מלבדו. הסדר של האמונה זה אי – אין מלבדו.

כי רק כשאדם יודע שאין עוד מלבדו הוא יכול להגיע לדעת שכל מה שהי עושה לטובה הוא עושה.

כי יאין עוד מלבדוי זה לא אמונה, זו ידיעה. שאדם יודע – איו עוד מלבדו.

ואז אדם יודע שאין שוטרים ואין שום דבר, יש רק הי בעולם. ואז הוא לא מאשים אף בנאדם והוא לא מאשים את עצמו, ולא תולה בטבע, ולא עין הרע, ולא כישופים. הוא יודע בטבע, ולא עין הרע, ולא כישופים. הוא יודע שאין עוד במלבדו! וכשאדם יודע שאין עוד מלבדו, ואז הוא אומר שזה הי, ואז קל לו מאוד, הוא יודע – אה, זה הי! אז הי עושה רק טוב.

#### קל לו להגיע לאמונה.

למה אדם צריך להתאמץ להאמין שזה לטובה! כי הוא לא חי את היאין עוד מלבדוי. יש לו איזו האשמה, הוא תולה את הייסורים שלו במשהו.

אבל אם הוא יודע שהכל זה הי, אז הי ויהכל טובי זה דבר אחד.

ונכון שיש אנשים שכופרים ומבזים את היהדות ורודפים את לומדי התורה, או שצוחקים מהדברים הכי חשובים בעולם הזה, אז צריכים להבין שאנחנו נמצאים מעכשיו במלחמה. הצדיקים הגדולים ראו את זה כבר, שיבואו ימים כאלו.

כמו שאמרתי שנה שעברה, שכל הסימנים למשיח כבר היו, רק הסימן האחרון לא היה, הבירור, מי להי ומי לשקר, וזה עכשיו נהיה. מאז שהי הביא את הנגיף הזה, נהיה בירור מאוד גדול, בכל העניינים. מי מאמין בשטויות, ומי מאמין בקב״ה.

בקיצור, יש בירורים עכשיו, מי מאמין בהי, מי מאמין שאין עוד מלבדו, והנגיף הזה זה בשליטה מוחלטת של הי יתברך.

אז כשרואים שרודפים את היהדות, בטח שכואב שכואב לנו, שמבזים את התורה, בטח שכואב לנו, מבזים את הקב"ה, את הצדיקים, וזה לנו, מבזים את הקב"ה, את הצדיקים, וזה כואב לנו מאוד מאוד. מה זה שייך להגיד פה יאין עוד מלבדוי! זה לא שייך. כשאדם באים לו ייסורים בגשמיות, אז יאין עוד מלבדוי, אבל כשאדם באים לו ייסורים ברוחניות, שבל כשאדם באים לו ייסורים ברוחניות, שבל כשאדם לעקור אותו מהיהדות הוא צריך להלחם על היהדות שלו, בכל צורה!



## יום רביעי ג' חשוון תשפ"א

<u>דיבורים מתוך שיעורו השבועי של הרב</u>

הרב שלום ארוש שליט''א

## יתכנו טעויות בשל מרוצת הכתיבה

פעם היה הכל נראה כמובן מאליו. עכשיו בכל דבר רואים את ההשגחה של ה', את החסד של ה', שאנחנו זוכים להפגש, זוכים להתפלל, זוכים ללמוד, כל דבר רואים כמה מניעות יש עליו, וכשזוכים לעשות אותו מתחילים להעריך איזה חסד של ה' זה כל דבר שזוכים לעשות.

התודה הכי גדולה זה שאנחנו, כולם פה, שפויים. 🕄

עם ישראל עברו שואה רוחנית. הרבה בני ישיבה לא חזרו לישיבות, יצאו לגמרי מהדרך. אני נתקל בהרבה כאלו, מסכנים. ולמה? זה מה שאמרתי לכם, אשרינו שנשארנו כולנו נורמלים. כי מי שלא חי חיים של אמונה עבר פשוט שואה בכל התקופה הזו של הנגיף, שואה רוחנית. והרבה נחלשו מהתורה, והרבה בחורי ישיבה לא רק שלא חזרו לישיבות, הי ישמור לאן הגיעו.

אתם יודעים שאני פסקתי, פסקתי פסק, שאם יצטרכו אייפונים בשביל להגיע לאומן, אז אסור להגיע לאומן, אפילו לראש השנה, אסור!

אז מישהו אמרו לי, זה כמו לנסוע בשבת לאומן. אמרתי לו, בשבת זה דבר מזעזע מאוד, אבל זה הרבה פחות חמור מאשר לקחת אייפון, והרבה הרבה פחות חמור. אמנם זה מזעזע לחשוב חס ושלום לחלל שבת אפילו במתעסק. אבל מבחינת הנזק הרוחני! שיהודי יחזיק אייפון!! הי ישמור. כי בשבת עוד הוא יתחרט על זה, ויעשה תשובה. אבל אייפון, אדם מאבד את הניצוץ האלוקי שבו. הי ישמור מה שאייפון עושה לבנאדם.

לכן כל אחד יתחזק בעניין של הלימוד, והקדושה, והאייפונים. אף אחד לא יהיה

טיפש, חס ושלום, אפילו אם יש ספק שתעלה לו תמונה לא צנועה, אפילו רק וואצאפ זה לו תמונה לא צנועה, אפילו רק וואצאפ זה יצר הרע גדול מאוד. הנה איזה אברך, ממש תלמיד חכם, צדיק, ירא שמיים, פעם אחת היה צריך לקחת איתו לאיזה מקום פלאפון עם וואצאפ, סיפר לי איך ישר אחרי כמה שעות קפצה לו תמונה של איזו אישה, רחמנא לצלן. ישר, אותו יום הוא זרק את המכשיר. לצלן. ישר, אותו יום הוא זרק את המכשיר. ואצאפ! אתם חושבים שמותר להחזיק ואצאפ! מה פתאום! מי ששולחת לך ואצאפ התמונה שלה מופיעה לך על הפלאפון, אז התמונה שלה מופיעה לך על הפלאפון, אז מה! איך אדם לא חס על העיניים שלו. הקדושה! אנחנו צריכים לחזק את העניין של הקדושה!

אל תשכחו מה שרבנו אמר, שמי ששולט ביצרו בניו לא יצאו לתרבות רעה, ובניו יחברו פירושים על התורה. כפשוטו יהיה ככה! מה, איך אדם יכול להפקיר את הדבר הכי חשוב!

עכשיו זה הזמן! לימוד התורה! לבא בזמן! ולשבת, ללמוד, להבחן!

אנחנו נמצאים עכשיו בתקופה קשה מאוד מאוד, מה אתם חושבים! עם ישראל זה משקל! אנחנו חייבים לתת כח למשקל! להכריע את הכף לזכות! לתת כובד למשקולת החיובית! חייבים לתת! אנחנו, הישיבה שלנו! חייבים לתת כובד למשקל! כובד חיובי!

אנחנו לא יודעים לקראת מה אנחנו הולכים! אל תשלו את עצמכם, זה לא פשוט מה שקורה, ומה שעוברים עם ישראל, זה לא פשוט ואנחנו לא יודעים לקראת מה אנחנו הולכים.

אנחנו רק מתפללים שהכל יהיה ברחמים והכל יהיה בחסד. אבל זה לא פשוט. אם אדם לא מתעורר בזמנים האלו, לימוד התורה, והקדושה, ואף אחד לא יחזיק אייפון, בשום צורה! בשום אופן! למה לרמות את עצמנו! קדושה! להתחזק בקדושה!







#### מוסר הפרשה הידושים לפרשת שבוע

#### מסלול החיינ

סבואר בספרים הקדושים כי כל סה שכתוב בתורה הוא עצחי ושייך בכל דור ודור, וצריך להאמין שהתורה היא לא ספר סיפורים, תורה מלשון הוראה, כמו שכתב ב"מאור עינים" (פרשת נח ד"ה אלה תולדות נח הב'): "הנה ידוע כי התורה היא עצחית ובכל אדם". וכמו שמבואר בזוהר חדש (סדרש הנעלם פרשתנו ל:) את ענייו "לר לר" על הנשמה שיורדת לגוף, ושייך בכל אדם ובכל זמן, וכמו כן סבאר סוהרנ"ת (ליקו"ה או"ח - הלכות נפילת אפים הלכה ו) את הפסוק לך לך על כל אחד ואחד, עיי"ש בפנים. א"כ נמצאנו למדים כי הקריאה של הניסיון לך לך מארצך וכו' היא בעצם קריאה של ניסיון לכל אדם בכל אדם ובכל זמן. ולכן שומה עלינו לבדוק ולברר מה אומר לנו הלכה למעשה עניין זה שהקב"ה אומר לאברהם לך לך וכו'. ונראה לבאר מה שאמר הקב"ה לאברהם אבינו, ואוסר גם לכל הנשסות הנולדות בעולם: "אל הארץ אשר אראך". הנה סובא בסדרש (ב"ר לט ט): "אל הארץ אשר אראך, ולסה לא גלה לו כדי לחבבה בעיניו, וליתן לו שכר על כל פסיעה ופסיעה".

מאמר ה' אל אברהם: "אל הארץ אשר אראך" קורא אלינו עד עצם היום הזה לכל אחד ואחד. כי מאז שהאדם עולד ועד שהוא הולך לבית עולמו אין הוא יודע אלו תוכניות מסובב לו הקב"ה, ובאיזה מסע של החיים יקח אותו הקב"ה, ולכן הוא עומד תמה לשם מה עובר עלי כך וכך? לשם מה אני צריך להצטער בצער פלוני, וכן על זה הדרך. יש ברשותו שתי אפשרויות, האחת: להתבטל להשגחת הבורא ולהקשיב ולהאזין אל הקריאה

שכתובה בתורה: "אל הארץ אשר אראר", להביו שבורא העולם מסובב כל הסיבות כבר יש לו את תוכנית החיים עבורו, בצורה הטובה ביותר, ולהאסיו ברחסיו הסרובים שהוא יודע יותר טוב עבורו מה טוב לו. ואז יזכה להמשר הפסוק "ואעשך לגוי גדול ואברכך ואגדלה שחך והיה ברכה". השניה: להתנסות בניסיונות ללכת מהארץ ולרטון ולכעוס על דרכי ההשגחה חלילה, ולא לשמוע לקול הקריאה, ואו אז לא זכה לעמוד בניסיון. ובאחת לשם כך בורא העולם לא גילה לו את הארץ מראש, כדי לחבבה בעיניו וליתן לו שכר על כל פסיעה ופסיעה. וזו היא הקריאה שקוראת הפרשה לכל אחד ואחד סאיתנו: אל תחשוב שאגלה לר סראש את הדרכים שתצטרך ללכת בהם והנסיונות שתצטרך להתמודד, יען כי דברים אלו טחונים וגנוזים אצל הקב״ה חלכו של עולם יודע תעלומות סתרי כל חי, כי אם היה מגלה לך את הניסיון והדרך שאתה צריך להתמודד בה זה לא היה לך כלל לניסיון, כי כל המטרה שלשמה נשלחת לעולם הוא כדי לעחוד בניסיון, ועיקר בניסיון האחונה שהוא שורש כל המצוות כמובא בגמ' (מכות כד.): "בא חבקוק והעסידן על אחת שנאסר (חבקוק ב ד) וצדיק "ראחוותו יחיה

וזהו ששנינו במדרש (ב"ר נג יד) על הפסוק הנאמר אצל הגר (בראשית כא ים): "ויפקח אלקים את עיניה ותרא באר מים ותלך ותמלא את החמת מים ותשק את הנער" - "אמר רבי בנימין, הכל בחזקת סומין עד שהקב"ה מאיר את עיניהם, מן הכא ויפקח אלקים את עיניה".

ڡ۬ٲؽٟڔٟڽؖٳۺۭٙ؉ۣڡؚۧڔ: "ڽۣٙڮ۬؈ؚ۬ٮڵٲڐۺؚڔ۪ڽؗ؞ؖؖؗۮٲ ڸۣڿڶؾ۪ٙ؞ <mark>ڽۣٙڮ۠؋؞</mark> ڽڝ ڝۣٙ؈ؘؚڗ؈ڹؙۺڎۦڝۣٛڽێڿڶؾٞ؋؈۠ۺؚڔڽ؞ڂٲ ڽؚڡڝؚۛۿؚٷڗٲڔڞ۪؈ڎ۪ۥڔڮ۫ۿؚڗٵڋ؈ٵڔڮۿ؞ڡڷۅ۩ڽ؈ۛ ڽۣؠۻڎ۪؋ؚڂۥڂٟؽۄ۪۫ڔ؊؈ڎ۪ڂ؈ڎڝؿ؞ڞ ڡۣڞڛؙٚٚٚٚۼڔٵڿٳؠۏڝڞڝۺ؆ڞ؊۩۫؆ڛڛٵ۫ڟ؊ڝڎؽٵ

פנינים חסידות ברסלב

כְּשֶׁפֶּנֶה פַּעֵם אֶחָד מַהָאַרְבִכִים לְרַבִּי לֵוּי יִצְחָק ז"ל בִּשְׁאֵלֶה 'מַה יְהְיֶה עִם סָשִׁיחָ', כְּאוֹמֵר חָמִי יָבוֹא כְּבֶּר הַפְּשִׁיחַ, עָנָה לוֹ בְּצַחוּת: דּוֹאֵג אַתָּה לַפָּשִׁיחַ? לְבָּשִׁיחַ טוֹב, וְאֵין לְךְּ מַה לִּדְאֹג עֲבוּרוֹ, אִם לִּדְאֹג צְרַיכִים אָנוּ לִדְאֹג מַה יְּהְיֶה עָפָנוּ, וּסָה אָנוּ עוֹשִׁים כָּבִי שֵׁכֹּא יִתְעַכֵּב בִּיאַתוֹ עַל יַדִינוּ אֵנוּ. (שם ה שצד)

רָפִי גָעצִיל זַ"ל נְפָטֵר מַחֲלִי הָרֵאָה שֵׁדְּכָהֶה בּוֹ,

הא הָיָה עוֹבֵד ה' סְפָלֶג בְּסֵעֵלֶה הְאֹד. בִּימוֹת הַחֹלֶּרְ

הְיִּי יְדִיוֹ זְבוֹת דָּם מִפְּלְג בְּסֵעֵלֶה הְאֹד. בִּימוֹת הַחֹלֶּךְ

בְּּסְפִוֹת לְהָגוֹן עַל יְדִיוּ, הִיּי נִדְבָּקִים הַכְּּפְפִוֹת לְיַדָיוּ

בְּמְקְוֵה הָיְה מּוֹלְשָׁם מֵעַל יְדִייו מְתּוֹךְ כְּשֵׁלָה לְּבִּים עֲצִאִּמִים

בְּמְקְוֹה הָיְה מּוֹלְשָׁם מֵעַל יְדִייו מְתּוֹךְ כְּשֵׁל מַעְלְיַלְה לִּטְבּּל

בְּמְלְוֹה הַיְּה מּוֹלְשָׁם מֵעַל יְדִייו מְתּוֹךְ כְּשֵׁל מַעְלְיִים לְּיִלְה בְּבִים מִּבְּלְּבִּים מְעַבְּיִם מִּבְּים מָעַל יְדִייו מְתּוֹךְ כְּשֵׁל מַלְּיִבְּה לִיבְּבּים מָעָל יְדִייו מְתּוֹךְ כְּשָׁל מְּלְיִבְּים מְעַבְּיִם מִּבְּים מְּבִּים מְּבִּים מְעַבְּיִם מְּעַל יְדִייו מְתוֹךְ מַבְּים מָבְּים מִבְּים מָבְּים מְּבִּים מְּבִּים מְּבִּים מָבְּים מָּבְּים מִבְּים מְבִּים מְבִּים מְּבִּים מְבִּים מְבִּים מְּבִּים מָבְּים מִבְּים מְּבִּים מִבְּים מְבִּים מְבִּים מִבְּים מִבְּים מְבִּים מְבִּים מְבִּבְּים מְבִּים מְבִּים מְבִּים מְבִּים מְבִּים מָבְּים מְּבִּים מְּעָּבְּים מְבִּים מְבִּים מְבִּים מְבִּים מְבִּים מְּבְּים מְּבִּים מְּבִּים מְּבִּים מְּבִּים מְּבִּים מְבִּים מְבִּים מְבִּים מָבְּים מִבְּים מִבְּים מִּבְּים מִבְּים מִבְּים מִיבְּים מִבְּים מִיבְּים מִים מְבִּבְּפִים מִבְּים מִיבְּים מִבְּים מִיבְּים מִּבְּים מִבְּים מִּבְּים מִּבְּים מִּים מָּבִּים מְּבִּים מְּיִים מְּיִים מְבִּים מִּיְיִים מְבִּים מְּיִים מְבִּים מְּיִים מְבִּים מְּיִים מִּבְּים מִיבְּים מִּים מִּיִּים מִיבְּים מִּיִים מְּיִים מִיבְּים מִּיִּים מִיבְּים מִיבְּים מִּיִּים מִיבְּים מִּים מִּיִּים מִינְים מִייִים מִיִּים מִיּבְּים מִּבְּים מִיבְּים מִּיִים מִּיִים מִּבְּים מְּבִּים מְיִים מִיּים מִּים מִּים מִּים מְיִּים מִיּים מִּיְים מִיבְּיִים מִיבְּיִים מִייִים מְּבְּיִים מְּיִים מִּיִּים מְיִים בּוּיִים מִּיְים מִייִים מְּבְּים מְיִים מְּיִים מְיִּים בְּיִּים מִייְיִים מְיִים מְיִים מְיִייִים מִים מְּיִים מְּיִּים מְיִים מִּיִים מְּיִים מִּים מְיִים מִּיְיִים מִּיִים מְּיִים מִּיְיִים מְיִּים מְּיִּים מִּיְיִים מִּים מְיִים מִּיְיְיבְּיִים מְיִים מִּיְיִים מִּיּבְיּים מְּיִּים מְּיִים

אדם הולך לו בדרך ומחפש סים או שאר צרכיו, עליו לזכור את ההבטחה: "אל הארץ אשר אראך", לדעת ולהאמין שהנה המים נמצאים לידו רק הוא לא רואה אותם בלי שיקרא אל ה' שיפקח את עיניו, ויזכה שהקב"ה יפקח את עיניו להראות לו מה שהוא צריך למצוא בארץ.

## שו"ת של הסד ע"י בית הוראה "חוט של חסד"

אה ״חוט של חסד״

#### משאלות שהיו בקו ההלכה

אכלתי בשרי בתוך שש שעות וכעת אני מכינה את הדייסא לתינוק ורוצה לבדוק שהדייסא ראויה לשתיה ואינה חסה, האם מותר לטעום את החלב ולפלוט אותו החוצה בלי לבלוע אותו?

> לכתחילה ראוי להחמיר שלא לטעום חלב תוך שש שעות אף אם דעתו לפלוט אותו החוצה, שמא יבלע בטעות. בןאיש חי (פרשת אמור שה

שניה אות ט׳. מכל מקום כאשר דעתו לבדוק את מידת החום או המתיקות לצורך התיינוק מותר לטעום ואין חוששים שמא יבלע. אבא ביתך (להרה'ג אהרן בן אדיבה שליט''א עמ' ג׳) בשם רבבות אפרים נמלה מ' מימו של"א)

אני רגיל לעשות קרוטונים בבית מהלחם שנותר, מה ברכתם?

את הלחם חותכים לריבועים קטנים שאין בכל אחד כזית, ולכן אם מטגנים אותם בשמן עמוק ברכתם בורא מיני מזו<mark>נות. שלחן ערוך (סימן קס"ח סעיף "). אמנם יש המכינים את הקרוטונים באופן אחר - מורחים על חתיכות הלחם שמן זית ותבלינים ומכניסים זאת לתנור וכך מתקשה, נמצא במקרה זה שהלחם לא עבר טיגון אלא אפיה נמצא במקרה זה שהלחם לא עבר טיגון אלא אפיה</mark>

מחודשת וממילא ברכתו נשארת המוציא לחם מן הארץ. האם מותר לגברים להסתכל במראה. או שיש בזה

האם מותר כגברים כהסתככ במראה, או שיש בזה איסור של "לא ילבש"?

אף שבשולחן ערוך (יוֹד סיי קניו סעי ב' וסיי קפ"ב סעי' וי) סבואר שאסור לאיש להסתכל במראה, אלא לצורך רפואה או תספורת, מכל מקום בזמניעו שמנהג העולם שכולם מסתכלים במראה אין איסור

בדבר. כן פסק הרמ"א (שם) וכ"פ מרן הגרע"י בשו"ת יחוה דעת (חלק ו' סימן מ"ט).

בזמן האחרון אני עובר תקופה קשה מאד, וההורים שלי מרגישים בכך ושואלים כל הזמן, אבל אני לא רוצה לצער אותם ולכן איני מספר להם את אשר עובר עלי, האם עובה בשורה או שעלי לחפר אף אח

אני נוהג כשורה, או שעלי לספר אף אם יגרום להורי צער?

אף שחלק מסצוות כיבוד הורים הוא להימנע מלצער לאביו ואמו, ואין מועילה מחילת ההורים על צער שעשה הבן כלפיהם (שית בצל החכמה חלק ב' סימן ניה), מכל מקום אם מכוון לטובה, שרוצה לשתף את הוריו כי רואה את צערם הגדול וכשאינו מספר להם מצער אותם שבעתיים, מותר לו לספר, רק ישתדל לספר זאת בצורה שההורים

בישיבת "חוט של חסד" מנהל רוחני ב"קו ההלכה" קו ההלכה הספרדי: 3030\*

לא יבהלו עד כחה שניתן. קריינא דאיגרתא (חלק א' סיסן קצ"ד)

אסיפת הורים (חלק א' עס' ק"ב).

הרה"ג ר' ירון אשכנזי שליט"א ר"כ חושן משפט

אדם שיצא סבית הכיסא, האם חייב ליטול ידיו בכלי, והאם חייב ליטול דווקא ג' פעמים?

היוצא מבית הכסא צריך ליטול ידיו, ומעיק<mark>ר הדין די</mark> בנטילה מהברז פעם אחת ואין חיוב דווקא בכלי, ומכל מקום "מנהגינו" לכתחלה ליטול ג' <mark>פע</mark>מים. (יל<sub>קוט יוסף</sub> <sub>סימן</sub>ד' סעיף ע"ח).

האם אפשר לישון בסיטה שסתחתיה יש סגירות נעליים, או שיש בזה איסור ססויים?

מבואר בפוסקים שיש איסור להניח את הנעליים סמוך למראשותיו. (ציפורן שמיר סימן דאות קייב) אמנם תחת המיטה משמעות הפוסקים שאין איסור והוא הדין למגירת נעליים שנמצאת תחת המיטה אין איסור. עפ"י ערך השולחן נסימו תרלים סעיף ד"ו.

הוריי מתארחים אצלי בשבת, האם מבחינת ההלכה יש בעיה שאני יכבד אותם במיטה הזוגית שאני רעייתי ישנים בו?

סבואר שאסור לאשה לשכב על סדינים ששכב עליהם איש אחר (מ"ז יורה דעה סימן קצ"ה) וכן אין לאיש לשכב <mark>על</mark> סדינים שאשה שכבה עליהן משום <mark>הרהור, אבל</mark> אם מחליף סדינים אין איסור.









## קשה סילוקן של צדיקים

כל שבוע אותו טרדן מגיע, מכלה את זמנו וממונו של הרב, איך אפשר לעמוד בכזה ניסיוו?

> אחד מחשובי הרבנים בישיבת 'פורת יוסף' נאנח.

מבעד לחלון ראה את דמותו של אחד מקשי-היום בירושלים, שעושה את דרכו במדרגות הישיבה לעבר חדרו.

בשבוע שעבר, הגיע האיש לחדרו שבישיבה, ובמשך שעתיים תמימות גולל את סאת ייסוריו ומצוקותיו האישיות במונולוג משעמם וחסר צבע מחד, ומצד שני מעורר רחמים וחמלה.

עתה נכנס שוב האיש לחדרו, פרק את חבילותיו וצרורותיו באנחה קורעת לב, התיישב על הכיסא הראשון שמצא והודיע בלא שמץ בושה מהרב: "תכין לי כוס תה"...

״תראה כבוד הרב״, החל הקבצן לדבר, ״בשבוע שעבר הייתה לי מריבה סוערת עם אשתי, כעסתי עליה בגלל איזו סיבה. האסת, אני כבר לא זוכר על מה רבנו.

אבל לא חשוב, בעיקרון אחרי שיצאתי סהבית לכסה שעות נרגעתי וחזרתי.

"אבל אז, אחרי שהשלמתי עם אשתי, פתאום דפק השכן בדלת להזכיר לנו שלווינו ממנו לפני זמן רב סכום כסף ולא החזרנו. מה אומר לך רבי, הסכום הזה נדרש לי כאוויר לנשימה לתרופות שאני לוקח מדי יום. אני לא יכול לוותר עליהן.

איך שיצא השכן שוב התחילה אשתי לגעור בי שאיני" סביא פרנסה לבית.

שאני מבזבז זמן לשווא והילדים הולכים לישון רעבים. אבל היא לא הספיקה יותר מדי לצעוק, כי אחד הילדים נכנס ובידו פתק מן המלמד שלו שלאחרונה הוא מידרדר בלימודיו והמלמד רוצה לראות את שני ההורים למחרת על הבוקר. אם לא - הילד לא ייכנס לכיתה. חד וחלק.

"ואני", המשיך האומלל, "האם אני יכול לצעוק על המסכן שהולך לישון רעב ובגדיו קרועים? הרי אני יודע עד כמה הוא ואחיו סובלים. ובכלל, שתי בנות בוגרות לי בבית ואין מי שמוכן להשתדך עימן.

עד סתי ישבו בביתי, עד שילבינו שערות ראשן???...י

המסכן היה עוד ממשיך לדבר בלי סוף, אלמלא שהרב עצרו בכך ששלח ידו לכיס חליפתו, שלה משם צרור

כולנו שומרים על

וקדושת בית הכנסת - בית

ינה מיתת ישת יוסף מית ישת יוסף מית ישת יוסף מית ישת יוסף מית יוסף

"אני מסהר לשיעור, אני כבר מאחר", התנצל הרב. אילו רק ידע הקבצן שכרבע מסשכורתו החודשית של הרב נתונה בידו, ייתכן שהיה מחזיר חלק מסנה לרב.

בסחשבה שנייה, ייתכן שגם זה לא היה סרגש אותו. צרות החיים חספסו את ליבו.

בשבוע השלישי כשהגיע הקבצן והחל לתנות את מסכת תלאותיו, עצר אותו הרב בהנפת יד: "אמור לי בבקשה, משהו סיוחד אירע לאחרונה בביתך שבשלו תכפו עליך צרות רבות ורעות כל כך?"

בליבו חשב הרב: 'אין זה לעניין שמדי שבוע יבוא לפה, יבזבז שעתיים יקרות מפז המוקדשות להכנת השיעור, ייטול רבע ממשכורתי החודשית וילך.

המסכן נשף בבוז לשמע השאלה: "צרות חדשות?! כבר עשרים שנה אני רק מוקף בבעיות שלא נגמרות. כל שבוע והבעיה שלו. על מה הרב מדבר?"

"אם כן", ביקש הרב לדעת, "ספני מה הגעת אלי רק לאחרונה?"

"אה", השיב העני כלאחר יד, "עד לפני שלושה שבועות היה חכם יהודה צדקה (מראשי ישיבת פורת יוסף ומגדולי ישראל בדורו, בעל ספר 'קול יהודה'.

יום פטירתו י"ב בחשוון) חי עימנו. מדי שבוע - במשך 20 שנה - שמע אותי בסבלנות והעניק לי נדבה. כעת הוא איננו"...

המקרה, או ביד הנגיפים, או ביד הרופאים והמומחים שהם בעצמם אובדי עצות ואין בהם תבונה.

מאמר ראש הישיבה

-המשך

אבל אני זועק: ריבונו של עולם, איפה ה' בתמונה? איפה האמונה הפשוטה שאין ייסורים בלא עוון, שרק כאשר נתקן את הסיבה הרוחנית, רק אז יסור מעלינו הנגיף? איך שכחנו את ההשתדלות האמתית והיחידה שבוודאי בכוחה להועיל - תשובה ותפילה וצדקה?

גם אם אנחנו שומעים אנשים חכמים ומוערכים שמדברים יומם ולילה רק על ההשתדלות - אסור לנו לטעות וליפול לכפירה. אנחנו כמו אברהם אבינו צריכים להיות חזקים באמת: יש בורא לעולם. יש מנהיג לבירה. אין סיבות, יש רק ה'.

#### עיניך הלוא לאמונה

אם כך, על מה צריכים לחזור בתשובה? עיקר התשובה היא על האמונה. האמונה היא המצווה העיקרית שכוללת את כל התורה כמו שכתוב: "כל מצוותיך אמונה", והגמרא אומרת שחבקוק הנביא העמיד את כל המצוות על מצוות האמונה.

כל ניסיון בחיים - המטרה הראשונה שלו היא לעורר את האדם לאמונה. התרופה האמתית לכל הקורונה הזאת היא רק האמונה, להאמין באמונה שלימה שאין קורונה ואין יד המקרה אלא הכול מושגח ובשליטה מוחלטת של בורא עולם.

רק ה' מחליט מי יידבק ומי לא יידבק. ועצם האמונה הזאת היא התשובה העיקרית והיא ההגנה והשמירה המלאה מהנגיף הזה.

ראינו אנשים ששסרו היטב על כל הכללים ולא נפגשו עם אף אחד, ובכל זאת נדבקו והם בעצמם לא מבינים איך זה יכול להיות. ולעומת זאת אנחנו לא מבינים איך זה יכול להיות. ולעומת זאת אנחנו רואים רבים שמסתובבים באופן חופשי ואפילו הולכים להתנדב אצל חולים מאומתים ולעזור להם, ולא נדבקים.

מה ההבדל? אדם שרואה לנגד עיניו רק את הטבע - הטבע שולט בו. אבל אדם שרואה לנגד עיניו רק את ה' - ה' שומר עליו, וממילא הוא יוצא לגמרי משליטת ומהשפעת הטבע.

לכן מצווה גדולה מוטלת עלינו לאטום את אוזנינו מלשמוע דברי כפירה של אנשים שרחוקים מאמונה, ומצווה גדולה עלינו להתחזק באמונה ישרה ותמימה, להתחזק באמונה ישרה ותמימה, להתחזק בתפילה זכה ופשוטה לבורא עולם במילים שלנו שירפא אותנו וישמור עלינו ועל כל העולם ושיגלה לנו מה רצונו מאתנו ושיעזור לנו לעשות רצונו באמת, ומצווה עלינו להפיץ אמונה, לדבר דיבורי אמונה וללמד את כל בני העולם את הדעת של אברהם אבינו, דעת האמונה.

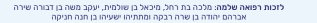
התורה היא נצחית. היא סלמד אותנו איך מתמודדים וסהי הנהגה. זה מה שעשה אברהם אבינו בדור של בלבול, וזה מה שמנהיג אמתי צריך לעשות ולצעוק גם בדורנו.

ה' ישלח לנו מנהיגים אסתיים ויכוון אותנו בדרך האמת והאמונה.

בברכת שבת שלום ומבורך









## שלום הבית ש<u>לי</u> הרב שלום ארוש שליט"א



הסדרה לשלום הבית מאת הרב שלום ארוש 052-2240696

ישתחרר - ובגדול. ר"ל.

להראות לאורחים...

לחיים ושמחת חיים.

ילדיו בסבלנות ובאהבה.

אילוף - זו דרך קלה ומהירה, שיש לה תוצאות ניכרות

לעין, שאפשר להציג אותן לראווה בסלון, שכל האורחים והסכרים יתפעלו ס"ההתנהגות הנאותה" של הילדים. אבל בדרך זו סאבדים את הילד עצסו, את הנשסה

שלו ואת החיות והרצון שלו, וכשהוא רק קצת יגדל

ויוכל להשתחרר מהעול של ה"מאלפים" שלו, הוא

החינוך - זו דרך שהיא באסת יותר ארוכה ויותר

קשה. ההורה צריך עבודה עצמית והרבה נתינה, ולוקח

זמן עד שמגיעים לתוצאות, ובינתיים, אין כל כך מה

אבל גדל כאן בן אדם עם נפש בריאה, סלא בחיות

ג. הורה שהוא עצמו מסורמר מהחיים, בוודאי מוכרח

לקחת את עצמו בידיים, ולהתפלל ולבקש מה' אהבה

הרי הוא לא התחתן והביא ילדים לעולם בשביל

לענות אותם ולהחדיר בהם מרירות כמו שלו. יש לו

אחריות על השסחה של ילדיו, ועליו לעסוד באחריות

הזו, ולעשות כל עצה להיות בשסחה בביתו ולקבל את

ואהבה לחיים ובטחון עצמי, וכל ערך שהוא יפנים, הוא

יפנים מאהבה והבנה, והוא לעולם לא יעזוב אותו!



## אילוף ילדים

לפעמים ההורה ששומע את השכל הזה של חינוך, שהילד הוא ילד, וצריכים לתת לו לחיות בעולחו של ילד, מרגיש שהיה רוצה לקבל את הדברים, אבל קשה לו מכמה סיבות:

> או שהוא פשוט לא רגיל לזה, סאחר ואותו לא חינכו ככה. ובשבילו זה כסו הפקרות לגדל את הילדים עם החופש הזה.

או שהוא רואה אצל אחרים. ששם הילדים יושבים יפה וממושמעים כמו במסדר, ונדמה לו, שהנה, אפשר לחנך את הילדים שיהיו שקטים וממושמעים.

או שאותו הורה הוא פשוט בעצמו אדם מסורמר, שלא יכול לסבול ששחחים וצוחקים... ובכן, נשתדל לתת תשובה לכל אחת מהסיבות הללו. שמונעות מההורה לתת לילדיו לגדול בטבעיות, בתקוה שהתשובות הללו

שיש לו הרבה בעיות נפשיות, אחרת לא היה לו שום קושי לקבל את הילדות של ילדיו.

ב. מה שטוען, שהנה, הילדים של השכנים כל כך ממושמעים.

ובכן, צריכים לדעת שיש הבדל בין חינוך ל"אילוף". חינוך פרושו להנחיל לילדים ערכים של חיים ואמונה ושמחה וחסד וכו', על ידי שמכניסים בהם רצונות נוורים ללכת בדרכים אלו. ומעודדים אותם. וסראים להם דוגמא אישית וכו'.

ואלו אילוף - פרושו לאיים ולהפחיד את הילד, שיתנהג על כל פנים בחיצוניות. כפי אותם ערכים שההורה סנופף בהם, והוא פשוט נעשה כמו חיה מאולפת. שיודעת, שכשהבעלים שלה עושה סימן זה, צריכים לעשות ככה, וכשחשחיע קול כזה, צריכים לקפוץ וכו'.

כך חינכו אותו - היא הנותנת, שהוא לא יחזור על אותן

טעויות שהוריו עשו איתו, שהרי הוא מוכרח להודות

יענו גם על עוד ספיקות ובלבולים אחרים שלא סנינו כאן. א. על מה שההורה טוען שהוא לא רגיל כך, ולא





## האם אנחנו רוצים שילדינו יהיו מאולפים או מחונכים? לאורם נלך



אביו היה ר' שמריהו יוסף- רבה של קוסוב. אחיו וגיסיו היו תלמידי חכמים וגדולי תורה. ה'חזון-איש' היה צנוע מאוד וחי חיי חסידות ופרישות. לאחר נישואיו התגורר בעיירה כוידיאן, התפרנס מחנות שניהלה אשתו בעודו עסל ושקד בתורה. לפני עליתו לארץ היה בבחינת 'צדיק נסתר', ואת כל ספריו הוציא לאור בעילום שם. גיסו, הרב יעהב ישראל הנייבסהי זצ"ל (הסיטפלאר) העיד עליו שכל הש"ס, היה מסודר במוחו.

בשנת תרע"ב הוציא לאור את ספרו הראשון. ובמשך חייו הוציא 23 חיבורים בהלכה. לכל ספריו קרא בשם: 'חזון איש': אשר מרומז בו שמו במילה אי"ש שהיא ראשי תיבות: אברהם ישעיה.

> אחרי סלחסת העולם הראשונה עבר לוילנא. גדולי וילעא הכירו בגדולתו. ובסיוחד העריכו ר' חיים עוזר גרודז'נסקי, זיע"א שהיה מנהיג 'היהדות בדורו והיה סתיעץ עם ה'חזוו איש בבעיות הלכתיות ובבעיות ציבוריות.

היה גם בקשר עם 'החפץ חיים', ר' ישראל מאיר

מסופר שכשהיה ביסי ילדותו. לא בלט בכשרוו כילד, ורק מבר הסצווה שלו, עת שהכריז שיקדיש את כל כוחותיו לתורה, החל להתבלט, ומסגו גלמד, שלא הכישרון קובע אלא העסל והרצון הוא הקובע.

החזוו אינש נשאף ללחוד כל חייו חוכה לנשחה. ללא הפרגעות באנשר הציעו לו משרה של רב הוא התנגד. כאשר בתקופת מלחמת העולם הראשונה, נאלץ רבה של העיירה סטוביץ' לעזוב בהוראת הרוסים את המקום, ביקש מן החזון איש שיחליף אותו עד לחזרתו. החזון איש זכה להערצת אנשי העיירה.

בבואו לארץ הוא שהה כמה ימים בעיר יפו עד ששכר חדר ברחוב גאולה בתל אביב. לאחר סכן הוא שכר דירה בעיר בני

ברק. הרב גרודז'ינסקי זצ"ל פרסם את שמו והוא הפך לאישיות חשובה מאד בארץ.

מרן החזון איש היה לוחם גדול כנגד כל סממן פסול שבא להפריע את קדושת היהדות, אחד המאבקים הגדולים בהם השתתף, היה המאבק נגד גיוס בנות. בעיצומו של הויכוח הציבורי והמאבק עם ראשי המדינה, נפגש עם ראש ממשלת ישראל דאז, שבא לבית ה'חזון איש' וביקש לשוחח עימו בעניינים העומדים על הפרק וביחסים בין דתים לחילונים. פרטי השיחה לא נודעו ברובם. בפגישתו אסר לראש הססשלה כי על "העגלה הריקה" (היהדות

החילונית-ציונית) לפנות מקום ל"עגלה המלאה" (היהדות האחיתית המהפידה על המסורת). משפנו זה הפך להיות משפט מפתח ביחסים שבין הציבור החרדי לחילוני.

מרן החזון איש הנחה את המקורבים אליו ללבוש בגדים ארוכים, שלא לגלח את הזקן ולהתחתן בגיל צעיר. הדגיש את חשיבות לימוד התורה גם לאחר החתונה על חשבון כל עיסוק אחר. דעתו של הרב הייתה שאין לפלוט החוצה תלמידים שנחשבו

ל"מקולקלים" מחשש שמא יסטו לחלוטין מהדרך היהודית.

באופיו היה בעל שמחה ורחוק מכעס, מרן החזון איש לא זכה להשאיר אחריו זרע. אך גיסו הרב יעקב ישראל קנייבסקי (הסטיפלער) שהיה נשוי לאחותו, הפקיד בידיו את חינוך ילדיו, אבל תלסידיו ותורתו הרבה שהשאיר הו הו צאצאיו.

"סיפר הר בן בן ציון אפטר מחשובי חסידי ברסלב שה"חזון איש דיבר עימו מדי פעם על כוחו וגדולתו של רבי נחמן מברסלב.. ובכל פעם נהג לומר לו: "נו, אמור עוד איזה תורה מהרבי". נלב"ע בליל שבת, ט"ו בחשון תשי"ד, ונקבר בבני ברק. ציונו היא אבן שואבת למתפללים המבקשים ישועה וברכה בכל העניינים. זכותו וזכות תורתו ההדושה תהא סגו וצינה בעדינו אכי"ר.







### שו"ת אקטואלי מענייני דיומא

#### איך זוכים לשמחה אמיתית? ומה לגבי הפתק שקיבל רבי ישראל אודסר?

#### שאלה: מה דעת כבוד הרב לגבי הפתק שקיבל רבי ישראל דב אודסר זצוק"ל?

תשובה: יש לי אסונה תסיסה. זכיתי שהצדיק הזה היה בביתי, זכיתי לשחש אותו, זכיתי לקחת אותו לטבול במקווה, לאכול איתו קצת, ושמעתי את הסיפור באופן אישי ססנו! אי אפשר שלא להאסין. הסיפור שלו, עם כל הפרטים, נפלא סאוד. איך שהוא התקרב, הכל פלא, והסיפור של הפתק, הוא ממש פלא פלאות, כי בפתק כתוב סימן, דבר שרק הקב"ה ידע אותו, רק הצדיק ידע אותו. לכן אני סאסין בפתק.

הצדיק הזה, רבי ישראל דב אודסר, קודש קודשים, עבד את ה', והשאיר אחריו כזאת קרן של הפצה. אי אפשר להבין מה שהוא זכה לעשות.

אלא מה, לומר שהדבר הזה הוא כל ברסלב?! זה לא! זה לא שינה את ברחלב! לא צריכים לעשות שעה התבודדות?! לא צריכים לנסוע בראש השנה לרבנו באומן?! אז לא השתנה כלום. להתייחס אל הפתק כאילו יש רק את זה ותו לא, זו טעות.

יש את רבנו הקדוש, את 'ליקוטי סוהר"ן', 'ליקוטי הלכות' ויתר ספרי רבנו, יש לנו את כל העצות של רבנו, בפרט העניין של שעה התבודדות, וכל הדרך של רבנו. אנו מאסינים בפתק. רבנו אסר, וכתוב ב'ליקוטי סוהר"ן', שיש שם פשוט, כפול, חשולש וחרובע. הכל בוודאי אסת, אין כאן עכשיו איזו הסצאה. בוודאי שהשם של רבנו הוא קודש קודשים. בשם של רבנו יש את הנ' שזה הפשוט, הכפול זה נח', הסשולש זה נחס', והסרובע זה נחמן. בודאי שהכל אחת, ויש סודות בפתק. לכן ב"ה, לא בחשך יום או יוחיים, אלא בחשך עשרות שנים יש לי את הפתק בכיס שלי. אבל מה, לא לשכוח שיש ברסלב!

יש לנו כלל: אותו רבי שהיה לרבי נתן, יש גם לנו. אם זה ישתנה, אז זה כבר לא ברסלב. כי חסידות ברסלב פירושה, שרבנו נחמן מברסלב הוא האדמו"ר שלנו, ואין לנו שום אדמו"ר אחר. וכל מה שרבי נתן עשה ושימש לנו דוגמת סופת לתלמיד אמיתי, כך גם אנחנו עושים.

עכשיו כשיש לנו את הגילוי הזה של הפתק, סצוין! אנחנו מאמינים בו! למה לא?! הצדיק הזה זכה לכך שהיה לו גילוי, כאשר הרבי בא לחזק אותו, וגם גילה לנו את השם הקדוש הזה של הנ-נח-נחס-נחסן סאוסן. סצוין, זכינו! אפשר להשתחש בשם הקדוש הזה.

אבל חוץ מזה דבר לא השתנה. כל מה שהיה לרבי נתן, צריך להיות לנו. כל דיבור שרבי נתן קיים, צריך שגם אנחנו נשתדל לקיים. חסידות ברסלב לא יכולה להשתנות, ואם תשתנה, זה כבר לא ברסלב. כי רבי נתן מברסלב לימד אותנו שהרבי יישאר אותו רבי עד שיבוא משיח. אין מי שיכול להחליף אותו.

גם הספרים שלי שזכיתי לכתוב בחסדי ה', בסר הכל באים ללסד את הדרך של רבנו הקדוש, להפשיט את הדברים למעשה. רבנו הקדוש אמר שהעיקר אצלו זה האמונה, לכן כתבתי את הספר 'בגן האמונה', שמלמד את עניין האסונה. רבנו הקדוש כתב על העניין לעשות בכל יום תשובה, ולעשות בכל יום שעה התבודדות - כתבתי ספר על התבודדות. רבנו דיבר מהעניין של התודה, ורבי

עתו כתב על כר ב'ליקוטי הלכות' - כתבתי ספרים על תודה. בהיצור, הכל לפי דעת רבנו. לא שיניתי כלום. הכל בא ללסד את דעת רבנו, עם השפה הפשוטה שלנו, השפה של דורנו, עם הדרך שסתאיסה לדורנו. למה לא לכתוב ספרים כאלה?! רבנו אמר בעצמו שהוא יעשה דבר שלא יפסק לעולם, כלשונו: "אני אעשה שתלחידים יעשו תלחידים". כלוחר רצה שתלחידיו יעשו תלחידים וכן הלאה.

יש לנו משנה, יש לנו גמרא, יש לנו 'שולחן ערוך'. רבנו אמר: "תלמדו את הספר שלי ישר והפוך, אבל סעיף אחד ב'שולחן ערוך' אל תשנו! יש לנו את הכל, לא השתנה כלום. רבעו לא בא להגיד, שכל התורה שהייתה עד לימיו אינה בתוקף עוד. חלילה! מה פתאום?! רבי נתן אסר: "את התורה היבלנו ססשה רבנו, ורבנו הקדוש ותן לנו את הכלים איך לקיים אותה". לא שיש חלילה תורה חדשה!

כתוב בחשנה ב'אבות', וכך נפסק להלכה: "הלּוֹחד מֶחֲבֶרוֹ פֶּרֶק אֲחַד אוֹ הַלָּכָה אַחַת אוֹ פַּסוּק אָחַד אוֹ דָבוּר אָחַד אוֹ אֵפָלוּ אוֹת אַחַת, צַרִיךְ לְנָהוֹג בּוֹ כַבוֹד, שֶׁכֵּן ַ מַצִינוֹ בַּדַוִד מֶלֶךְ יִשְׂרָאֵל, שָׁלֹא לַמַד מָאָחִיתפֶל אֵלֵּא שְׁנֵי דָּבַרִים בָּלָבַד, קַרַאוֹ רַבּוֹ, אֱלּוּפּוֹ וּמִיַדַעוֹ...", כלומר שאם אדם לוסד מתלמיד של רבנו, אז התלמיד כבר נקרא רב שלו. הרי איך תקרא לסי שליסד אותך וקירב אותך?!

רבנו הוא האדמו"ר שלנו, והתלמידים שלו יעשו תלמידים, וכל תלמיד שעשה תלמיד נקרא רב של אותו תלסיד, כי הוא ליסד אותו את הדרך של רבנו.

וכחו שאנחנו חאחינים בצדיק הזה, רבי ישראל דב אודסר זיע"א, ואנחנו קוראים לו רב, כך כל תלמיד יכול להיות רב. כך רבי נתן נהיה רב וכו' עד ליסינו. בכל ההשתלשלות מרבי נתן ועד היום בברסלב, תמיד היו תלמידים שהפכו לרבנים.

אנחנו לא קוראים לרבי נתן "נתן חברנו"... ולכן ישנה טעות שחושבים שהשתנה משהו, כלום לא השתנה. יש את הפתק שהוא אסת לאסיתה, אבל ברסלב לא השתנתה. וכסו שבזסן רבי נתן, הוא לא הנהיג לרדוף אף אחד, וגם בזמנו היו עוד רבנים בברסלב, תלמידים נוספים של רבנו הקדוש, ואף פעם לא סצינו שרבי נתן היה רודף מישהו בעולם הזה. אדרבה, היה אוהב ומכבד את כולם, אפילו את הרבנים שרדפו אותו. ועד היום לא השתנה כלום. ברסלב נשארה אותה ברסלב. תנו חיוך, ותאסינו בפתק, והעיקר שנאסין כולנו ברבנו ובתלסידו רבי נתן, ובכל התלסידים עד היום.

#### שאלה: אני מתאמצת מאוד לשמוח, ולא מצליחה, איך זוכים בקלות לשחחה, חבלי להתאחץ?

תשובה: כדאי לך ללמוד את הספר 'בגן החכמה'. בדרך כלל חי שלא יכול לשחוח, הבעיה שלו היא, שהוא סובל סרדיפה והאשסה עצסית, אדם שרואה את עצסו רק בעין שלילית. ה' חגן אותי לכתוב ספר, שהוא פירוש על מעשה בסיפורי מעשיות של רבנו. 'מעשה מחכם ותם'. ולספר הזה קוראים לו 'בגן החכמה' - 'מדריך מעשי לשמחת חיים'. תלמדי את הספר הזה, ועם השכל שלו תזכי לראות את עצסך בעין חיובית, ולהיות בשסחה תחיד. אחן.



### על ידי הרב שלום ארוש שליט"א

בכל יום שלישי, בשעה 20:00

#### שאלות ותשובות

ניתן לשלוח שאלות במייל me5812210@gmail.com או כמסרון לנייד: 052-6672221





#### תוכן הפתק:

מאוד היה קשה לי לרדת אליך תלמידי היקר, להגיד לך כי נהנתי מאוד מעבודתך, ועליך אסרתי חיין פייערל וועט טליען ביז משיח וועט קומען חזק ואמץ בעבודתך ג גם גחס גחסו סאוסו ובזה אגלה לך סוד והוא: סלא וגדיש סקו לקו ובחיזוק עבודה תבינהו וסמן

יז בתמוז יאמרו שאינך מתענה



## חצות לילה אקום להודות לך

לידיעתך-

בישיבת חוט

<u>של חסד יושבים</u>

אברכים בכולל

חצות חידי יום

ולוסדים תורה

לישועתך.

איפה אני תופס אותכם עכשיו? באסצע הלילה אולי?

אם כן, אתם ממש ברי מזל, אם לא, יש לי כמה דברים לספר לכם:

היה פעם ילד, שגדל במשפחה אוהבת, מחבקת, טובה.

בעיה אחת הייתה- פרנסה זה לא היה הצד החזק במשפחה (בלשון המעטה)... הילד שלנו גדל עם חסרים של ממש, היום קוראים לזה "חסכים"... בהתחלה הוא לא הרגיש את זה, אבל איך אומרים- הגיל עושה את שלו- כשכל החברים שלו נהנו מאופניים, הוא נאלץ לצפות עליהם ואולי לבקש סיבוב. גם משהו, לא?

אבל מי דיבר על אופניים, אפשר להגיד שחייו היו ללא מותרות, פלום מינום מה שצריך כדי להתקיים- אויר, קמח, מים, כרית... וזהו!

גדל הילד, עד שנישא, נולדו לו בנים, עבד לפרנסתו בעצמו והרוויח כמה שקלים.

אבל זה ממש לא הספיק כי- כל פעם שעבר באיילון - הבין כמה אין לו אבל כל

זה היה כלום לעומת העיניים העצובות של הבן שלו שחי<mark>כה</mark> בבית, בלי אופניים, בדיוק כמוהו.

- - - הסיפור הזה הוא לא אמיתי, אבל עדיין מציאותי

כסה לדעתכם הייתם סדרגים את הכאב שלו עכשיו מ-1 עד 10?

לדעתי - 20. אך אולי זה הדבר שיגרום לו לעשות שינוי בחיים

כי שינוי מגיע על ידי הרצון, רצון עד כאב. ובאמת שומעים על הרבה אנשים שהצליחו אם זה בפרנסה או בלימוד תורה או זוגות שרצו ילדים הישועה הגיע דווקא אחרי הכאב, בנקודת השבר.

אחרי שהבנו שאנחנו רוצים ישועה אבל מחש- עד כאב. יש

לי את הסוד לקבלת הישועה. בורא עולם נותן לנו הדדסנויות בחיים יש כל מיני ימים בשנה שמסוגלים לישועה זמנים מיוחדים של עת רצון. אבל יש זמן ביום, כל יום המסוגל לישועה- זמן חצות.

כך כותב הרב אברהם ענטיבי זצוק"ל:
"מעידני עלי שכל זמן שהקהילה (שלו) למדו
בחצות, היה שפע בעולם, והכל בזול, ואין
דאגה בלב איש, ואין מישהו שנפטר לפני זמנו
ועד" בספר "ליקוטי תורה" (טשנוביל הדרכה
ב' ע"מ ה') כתב: "ובעת הקיצו משנתו בחצות
לילה דייקא כי אז עידן רעותא ורעוא משתכח
כידוע בספר הזהר: "ובעבודת חצות לילה ...
אז יוכל להתייחד ולהתדבק למעלה ולפעול
כל דבר שרוצה מאיתו יתברך" ואפילו על
דוד המלך כתוב- "חצות לילה אקום להודות

לך"- בזמן שהמלכים ישנים, דוד המלך קם, הוא הכיר במעלה הזאת. וכותב הזוהר הקדוש על הלומדים בחצות- שברכתם ברכה וגזרתם גזירה.

עכשיו תגיד, עד כמה אתה רוצה ישועה באמת?

באדיבות- "חוט של חסד"







רם



רוצה לזכות בפרס? שלח לנו סיפור תודה בעל תוכן ייחודי ותזכה בפרס ללא הגרלה al5308000@gmail.com | 02-5812252

## חושך של תודה

הסיפור שלי קרה בחג הסוכות האחרון, ישבנו בסוכה, השעה הייתה 10:30 בלילה, הייעו כולעו- כל בני הבית אחרי סעודת החג עייפים מההכנות לחג הסוכות אירגנו את

השולחן ואת הסיטות על סנת ללכת לישון סוף סוף.

הכל היה מאורגן חוץ מדבר

האור, הוא היה אמור כבר להתכבות, ע"י שעון שבת שכיוון אבא, אך סישום מה התעכב סלהתכבות.

חיכינו וחיכינו אבל האור לא נכבה, כשהתעייפנו לחכות אבא שלי הלך לבדוק בשעון שבת חה קרה.

לצערנו - בטעות אבא שלי כיוון את השעון על השעה 12:00 במקום 11:00.

וזה אוסר שהאור יתכבה רק בעוד שעה.

לא ידענו איך להעביר את הזמן כי לנסות

להירדם זה לא לעניין סבחינתי, אני ססש לא מצליח להירדם באור אז חבל אפילו לנסות...

באותו רגע נזכרתי ברב שלום ארוש ובעצה שלו - לומר תודה על כל דבר ודבר- וברור

שגם על הדברים הלא נעימים.

אז בזמן שאחים שלי ניסו למצא תעסוקה, אני פשוט אסרתי תודה- על הכל

על הסוכה שלנו, כמה שהיא יפה גדולה וסרווחת. על שיש סקום לכולנו לישון בסוכה, על הסעודה הטעימה שאמא שלי הכינה לכבוד החג, על האור שלא נכבה ועל העייפות שלי

ופתאום, כמו נס שאני לא יוע להסביר אותו-האור פשוט נכבה.

וזה הפתיע את כולנו כי האור היה אסור להתכבות רק עוד שעה.

אסרתי תודה ו--- נרדסתי



פתרונות יש לשלוח למייל

al5308000@gmail.com או לפקס: 02-5812252

יש לציין שם מלא, כתובת מלאה וטלפון

ילדון הידודון

במשכן היו אלה דמויות זהב שניצבו מעל לכפורת המכסה. ארון הקודש (שמות כה יח), ובפרשתנו הם הוצבו ממזרח לגן עדן

al5308000@gmail.com | 02-5812252

הזוכה: יצחק צבי ליבוביץ, חושב תפרח.

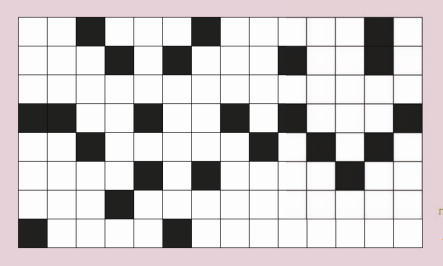
היכן שני אנשים נקראים אחים

לחרות שהם לא?

מדור ילדים שעשועון מגוון

## שיבוץ מילים

שבצו את המילים במשבצות לפי כמות האותיות, כך שיכנסו כל המילים לתשבץ.



אות תא מגרון קהת מפיון אזל אחי שש לך טסיות ראם ביעף נחת UO וראו רחל גר דוה פר לש הגר משך נח טור TT קרץ דור לזרעך אתן בור עגלה משולשת את הארץ באר (מחובר) *ווו*רר

זוכה פרשת בראשית: שושי קאהן, תפרח.



5



הרב אבוחצירא- יועץ, מאבחן ומטפל לייעוץ טלפוני ללא תשלום בימים ג' - ד' משעה 18-8 בערב נייד: 054-8434435

## ססכות הורית וסשסעת פרק ב'

הורים יקרים, ידוע כי הילד בתוך תוכו, רוצה לעשות המא את רצוננו, רוצה להיות סמושמע ולהקשיב,

> אם כן מדוע אנחנו מדברים כל כך הרבה פעמים ואין מענה? מדוע נדמה לנו, שהמשמעת ממנו תגיע רק לאחר איומים?! הסדרה הנוכחית "סמכות הורית ומשמעת", תכוון אותנו בע"ה להיות הורים סמכותיים יותר ותיתן לנו כלים כיצד לכוון את ילדנו שיהיה ילד ממושמע יותר, מתוך אהבה ולא ח"ו כפיה או רודנות.

#### סנהיגות הורית

אני רוצה להציע לכם הורים
יקרים, עיצה טובה. קוראים לה:
"מנהיגות במשפחה" שפירושה:
יכולתם של הורים, להוביל את
משפחתם להתמודד עם אתגרים משתנים,
שלא באמצעי כפייה. מנהיגות הורית, מתחשבת
אומנם בצורכי הילדים, אך משאירה את ניהול
המשפחה בידי ההורים. אין פירושו של דבר שהילדים
במשפחה יהיו מאולפים ויעשו כל מה שההורים רוצים,
תמיד ומהר. זו אינה מנהיגות. זו עריצות, שעבר זמנה.
במשפחה בה מתקיימת מנהיגות מתאימה של הורים,
יגרמו ההורים ע"י חינוך נכון, שהילדים יבצעו את
תפקידיהם מתוך אחריות לקיים את רצון ה' וההורים,
גם מבלי שנזכיר להם שוב ושוב.

תוכנית "מנהיגות הורית" זו, אני מדריך ומלווה בחסדי ה' את ההורים שמגיעים אלי לקליניקה לטיפול משפחתי. ואת התוכנית הזו, אנחנו נלמד בע"ה ביחד לאורך

המאמרים הבאים.

#### סצווה ככל הסצוות

כהורים הסופקדים על חינוכם וטובתם של ילדינו, יש לנו את סלוא הסמכות, לדרוש מהם את שנראה נכון בעינינו, בכך אנו מחנכים את הילד להיות צייתן וקשוב להורים, לגדולים ססנו והכי חשוב קשוב לציווי התורה. צייתנות, היא תכונה שתהיה חשובה לילד בעיקר לכשיגדל ויהיה לאיש. כאשר נהיה משוכנעים, בחובתו הבסיסית של הילד לציית למשמעת ולכבד הורים, לא בגלל שאנו שליטים או רודנים, וגם לא בגלל שנוכל להשיג על ידם עוזרת בית בחינם. אלא כי זה רצונו של ה' יתברך שהפקיד את חינוכו בידיעו. מצוות כיבוד הורים הינה מצווה ככל המצוות ומחובתנו לדאוג שילדינו יקיימו אותה כהלכתה. אך סאחר והסצווה נוגעת ישירות לנו, פעסים ואנו "סתביישים" לעסוד על שלנו ולחנך כפי שהתורה הכתיבה לנו. תודו-חי סכם סלסד את ילדיו לעמוד לכבודו כאשר הוא נכנס הביתה?! פעמים, ואנו מוותרים מחוסר ברירה או חוסר כוח בהתמודדות היום יוסית על כבודנו והילד פשוט מתרגל לזלזל בנו. כאשר אנו נשדר כל הזמן לילדינו שמה שאמא/אבא אסרו צריר לעשות, הילד יפנים את הססר ויכיר סהר

### מילה זו מילה

מאד בכוחה של הסמכות.

בחיגוך ילדים אין מקום לדמוקרטיה. מילה של ההורה

החולה : דוקטור אני חי כל הזמן בחרדה על עתידי, אנא עזור לי ! הרופא : אין בעיה, נתחיל סדרה של 12 טיפולים שבועיים שיעלו לך 500 ש"ח כל אחד. החולה : אבל דוקטור, ביקשתי שתעזור לי בנוגע לעתיד שלי, לא שתבטיח את העתיד שלך !

בדיחות הדעת

צריכה להיות מילה של סמכות, כזו שאין אחריה עוררין.

סה שקורה ברוב הבתים, הילד בחושיו העדינים מגלה שיש לו פתח, שההורה לא אמר את המילה האחרונה, הילד יודע שהוא יכול להתווכח, להתמקח, להתנגד, וקיים סיכוי טוב שההורה יתעייף, יוותר וייסוג לאחוריו. כאשר הסמכותיות אינה מוחלטת, הילד ינצל זאת כדי למצוא פרצה. לעומת זאת, אם נבוא מתוך הכרת סמכותיות, ודברינו יאמרו כשאנחנו עומדים מאחורי כל מילה ומצפים למשמעת, המשמעת בא תבוא. אולי ייקח זמן עד שהילד ילמד והמשמעת תחזור לשרור, אך זה תלוי מאוד בנו- עד כמה מילה של אבא תהיה מילה, בקשה של אמא תהיה קודש... אהבה אמיתית המתירה כל רסן ונותנת לילד את כל העולה על רוחו. המתירה כל רסן ונותנת לילד את כל העולה על רוחו. אהבה אמיתית עליה לבוא תמיד יחד עם גבולות, קווים אדומים, סמכות ומשמעת.

## איסור עקיפה

דבר נוסף: ישנו כלל יסודי ועיקרי בחינוך והוא: "איסור עקיפה". דהיינו, שלא תיווצר שום פרצה ואפשרות עקיפה בחוק שקבענו. נניח והחלטנו על חוק ש: סי שלא סיים להכין שעורי בית לא יכול לרדת לשחק. עלינו להיות עקביים עם ההחלטה והכי חשוב, שחייבת להיות "תסיסות דעים" ביו ההורים ואסור להורה אחד לסתור את דבריו של השני. לדוגמא: דני שאל את אמא אם אפשר לרדת לשחק ובערב הוא ישלים את השיעורים. אמא כמובן לא הסכימה, שהרי יש בבית חוק ש"חי שלא סיים להכין שעורי בית לא יכול לרדת לשחק". דני ניסה "לעקוף" את אמא והלך ושאל את אבא, תשובת האבא תהיה "פרק חיוני בחינוך".דני ילסד מאבא כיצד צריך "לכבד חוקים". אם האבא עקבי הוא יענה את התשובה הנכונה: "דני אתה יודע הרי שיש בבית חוק ש"מי שלא סיים להכין שעורי בית לא יכול לרדת לשחק".

אבל אם האבא רוצה להיות "נחמד" עם בנו על חשבון חינוכו או על חשבון האמא ויאפשר לו באופן "חד פעמי" לדדת לשחק, בכך שבר האב את החוק ואת המילה של אשתו ואפילו בלא לדעת שדני שאל את אמא והיא לא הסכימה. תחשבו כמה מכובד, חינוכי ואצילי לענות לילד: "דני, אמא מחליטה, תשאל אותה, מה שאמא אומרת צריך לעשות" הילד ילמד ויבין שמילה של אמא זו מילה ואי אפשר לעקוף אותה. זהו כוחה של סמכות שבאה מסקור אמיתי, ממבט פנימי על מהות שהפקיד אותנו על חינוך ילדינו רוצה בסמכות זו ומחייב את הילדים לציית לה.

כאן נסצאת הדרך האסיתית להצלחה. בשבועות הבאים נסשיך בע"ה בנושא: "סמכות הורית ומשמעת" בהצלחה!







# מאמר ראש הישיבה

## צמאים להנהגה

#### מנהג אמתי

בְּדוֹר שעובר חבול של בלבול בחשבר החנהיגות של תקופתנו לנוכח ההתחודדות עם נגיף הקורונה - כולנו זקוקים לחנהיג אחתי שיבהיר לנו איך להחתכל על החצב בעין האחונה, וחה ה' רוצה מאתנו בשעה זו.

הזוהר הקדוש שהבאנו בשבוע שעבר תולה את כל מצב הדור בסנהיג. כאשר המנהיג הוא מנהיג טוב, רועה נאסן, חבין את רצון ה' באמת - העולם שמור ומוגן. הוא מתפלל ומגן על העולם. אבל כאשר המנהיג, צדיק ככל שיהיה, לא מבין מה ה' רוצה באמת ממנו כמנהיג - העולם כולו בסכנה, והאשמה הגדולה נופלת דווקא עליו כמנהיג.

מהו מנהיג אמתי?

מנהיג אמתי זה אחד שלא חושש להגיד את דעתו גם אם היא הפוכה מכל מה שחושבים בעולם.

מנהיג אמתי לא משמיע לציבור מה שהם רוצים לשמוע, אלא משמיע להם את האמת גם אם היא קשה וכואבת.

מנהיג אמתי הוא אחד שלוקח אחריות מלאה על העולם ועושה הכול כדי לשנות את העולם ולהפוך אותו לעולם טוב יותר.

מנהיג אמתי רואה את עצמו כעבד לציבור, כעבד לצאן מרעיתו וכעבד לאנושות כולה, ולכן הוא עושה הכול ומוסר הכול למען כל אדם.

#### מי העיר ממזרח

ולאחר שראינו בפרשה הקודמת את ההתמודדות המסתגרת של נח, שֶּנִיצֵל בעצמו מהמבול אבל הניח לעולם כולו לטבוע - בפרשה שלנו זורח עלינו אור גדול, אורו של ראש המאמינים, אברהם אבינו עליו השלום, שהוא הדמות והסמל למנהיג שכמותו עוד לא

ידע העולם בחשך אלפיים שנות קיוחו.

אברהם הגיע לעולם לאחר המבול ודור הפלגה ומצא בני טועים ומבולבלים וֶחֶברֶה חולה ומשוסעת. כולם חיו בטעות חמורה והאמינו בעבודות זרות. אך אברהם אבינו לא נכנע ללחצים ולמוסכמות והיה מוכן לשלם בנפשו על נקודת האמת ועל האמונה שבערה בו.

עד אברהם אביעו היו צדיקים יחידים בדור שהעבירו את דבר האמונה בה' רק ליחידי סגולה שחפצו לשמוע; אבל אברהם אביעו פרץ דרך חדשה, דרך של קירוב אל האמונה בפרסום רב.

ולמרות הקשיים העצומים וחומות ההתנגדות - הוא נחל הצלחה גדולה כמו שהוא בעצמו מספר לעת זקנותו לאליעזר עבדו: "כאשר ה' לקח אותי מבית אבי, הוא היה אלוקי השמיים, כי פה בארץ לא שמעו עליו ולא הכירו אותו; אבל עכשיו שאני כבר זקן בא בימים, אני זוכה לראות שה' הוא אלוקי הארץ, כלומר שעמים שלמים מכירים בכוחו ובמלכותו וקליפת העבודה הזרה הקשה ששלטה בעולם מתחילה להיסדק".

#### אחד היה אברהם

הוא אבינו הראשון וראש למאמינים שהתנהג כמנהיג אמתי במציאות חשוכה ומסנו עלינו ללמוד. כי גם אנחנו היום מרגישים את הטלטלות הקשות שעוברות על האנושות, ואנו עדים לאבדן ערכים ואבדן דרך. בדור שלנו אנחנו זקוקים לא לאברהם אחד אלא להרבה אברהמים שיבקשו את האמת בכל כוחם ויפיצו אותה בעולם. והאמת המוחלטת והיחידה היא האמונה בבורא עולם.

כל העולם הזה כולו שקר אחד גדול והעיסוק בו הוא שקר. בורא עולם הוא החי והקיים הוא האמת היחידה, ורק בזה צריך להיות כל העסק שלנו. אנחנו צריכים את אברהם אבינו שיקום וידפוק על השולחן ויגיד לכולם

## "יו"ל ע"י מוסדות "חוט של חסד

רח' שמואל הנביא 13 • ת.ד. 50226 • טל: 02-5812210 • 02-5812210 מחיל: 02-5812210 al5308000@gmail.com פקס: 02-5812252

#### את האסת הפשוטה:

"די להסתכל על הסיבות, די להסתכל על הטבע, די להסתכל על בני אדם, די להאשים ודי לתלות את כל מה שקורה בגורמים המשניים שהם רק השליחים של בורא עולם. די לצפות לישועה מבני אדם שעיניהם אטומות מלראות את האמונה, די לצפות לישועה מרופאים או מחיסונים. זו טעות קשה וחמורה. האמת היחידה היא שצריכים להסתכל רק על סיבת כל הסיבות שזה הבורא, ולצפות רק לישועתו ולחשוב אך ורק מה ה' תברר רוצה מאתנו באמת".

### דרר אסונה בחרתי

כתבתי את זה בשבוע שעבר, אבל הלב שלי לא נותן
לי להמשיך הלאה. אני מרגיש חובה לצעוק לכל החפץ
באמת: מספיק להאשים את הקורונה. מספיק להאשים
בני אדם. מספיק לדבר על ההשתדלויות שאת הנזק
העצום שלהן כולנו רואים ומרגישים, וספק גדול אם הן
יועילו למיגור המגפה. צריכים לדבר רק על בורא עולם
ואל בורא עולם. הוא הרופא היחיד ואין בלתו. הוא זה
שהביא את המגפה ורק הוא זה שיסיר אותה מעלינו.

בורא עולם קורא ומחש צועק אלינו, ואנחנו נתעסק בפראני או באלחוני?! אנחנו נתעסק רק בהשתדלויות?!
זו אטימות שאין כדוגמתה. מה ה' רוצה מאתנו? ה'
רוצה שנקשיב לו, שנתפלל אליו, שנעשה את רצונו,
ושנעשה כל שביכולתנו לעורר עוד ועוד יהודים להאמין
בו ולעשות את רצונו.

ובפרט אנחנו כיהודים מאמינים וּכְאֵלֶה שיודעים מה רצון ה', אנחנו חיבים לקחת אחריות כמו אברהם אבינו. עלינו להבין שכאשר ה' מדבר אל כל העולם, הוא קודם כול מדבר אלינו.

## עושי אסונה רצונו

לדבר רק על ההשתדלות ולא על השורש הרוחני ולעשות את השיח על ההשתדלות לשיח העיקרי - זו לא רק התעלמות, זו כפירה. כאילו העולם הזה נתון ביד

השיעורים העצמתיים של הרב שלום ארוש שליט"א על פי הנחיות משרד הבריאות משרד הבריאות משרד הבריאות 0528985551 | ובקבוצות קטנות | 0528985551





יוסי הגלילי שהתורה נדרשת בל״ב מדות, נמצא לפי זה שיש ג' שיטות בכמה מדות התורה נדרשת, שיטתו של הילל הזקן שהתורה נדרשת בז' מדות, שיטתו של רבי ישמעאל שהיא נדרשת בי״ג מדות, שיטתו של רבי אליעזר בן רבי יוסי הגלילי שהיא נדרשת בל״ב מדות, ומבאר החיד״א כי על פי הסוד אלו ואלו דברי אלקים חיים.

נמצא לפי זה כי לולא התנא הקדוש רבי ישמעאל שגילה לנו כי התורה נדרשת בשלש עשרה מדות, אשר לפי המבואר הן מכוונות כנגד י"ג מדות של רחמים, לא היינו יודעים כלל כי הדרש של המדה הראשונה קל וחומר מכוון כנגד המדה הראשונה מי"ג מדות של רחמים שם א"ל, ולא היינו מבינים הטעם שקרא הקב"ה את שמו של בן האמה ישמעאל, אולם מאחר שחלק התורה של רבי ישמעאל היה לגלות לנו ענין נפלא זה, לכן נקרא בשם רבי ישמעאל כי בזכותו אנו יודעים שזאת היא סגולת הקל וחומר לעורר שם א"ל הכולל כל י"ג מדות של רחמים.

יומתק לפרש בזה הברייתא: "רבי ישמעאל אומר", ולכאורה יפלא איך נקרא בשם רשע, לכן כדי ליישב פליאה זו ממשיך הברייתא מה שאומר, "בשלש עשרה מדות התורה נדרשת בהן מקל וחומר" וכו', נמצא כי הוא גילה שקל וחומר היא כנגד שם א"ל, לכן יפה נקרא בשם ישמעא"ל שהוא אותיות ישמע-אל, כי בזכותו יזכה הקב"ה את ישראל בקל וחומר בן הגבירה מבן האמה שמעורר את השם א"ל שהוא מקור הרחמים.

## רבי ישמעאל גילה גדולה מילה שנכרתו עליה י"ג בריתות

הבה נמשיך במסע הקודש למצוא עוד מקום שלתנא רבי ישמעאל יש קשר עם גילוי בענין י"ג מדות של רחמים בבחינת ישמע-אל, והוא מה ששנינו בגמרא (נדרים לא:): "רבי ישמעאל אומר גדולה מילה שנכרתו עליה שלש עשרה בריתות". ופירש הר"ן: "שלש עשרה בריתות נכתבו בפרשת מילה".

וכתב הרבי מלובלין זי"ע ב"זכרון זאת" (פרשת שופטים) ששמע מרבו הרבי ר' דוב בער ממעזריטש זי"ע, כי מה ששנינו בגמרא (ר"ה יז:) "ברית כרותה לשלש עשרה מדות שאינן חוזרות ריקם", הכוונה

בזה על ברית מילה שנכרתו עליה י"ג בריתות, ומבאר הרבי מלובלין כוונתו כי בזכות קיום מצות מילה זוכים לעורר י"ג מדות של רחמים.

לפי דברינו יש לבאר הטעם שזכה התנא רבי ישמעאל לגלות מאמר זה: "גדולה מילה שנכרתו עליה שלש עשרה בריתות", כי היות שגם ישמעאל נימול, לכן התנא רבי ישמעאל שזכה להוציא הניצוץ הקדוש שהיה טמון בשמו של ישמעאל בבחינת ישמע-אל, זכה לגלות כי הברית של בן הגבירה יצחק וזרעו, יש בה קדושה מיוחדת לעורר י"ג מדות של רחמים, מה שאין כן ישמעאל וזרעו אף שהם נימולים אין להם כח זה.

והנה עוד אחד מקדושי עליון רבי ישמעאל בן אלישע, שהיה כהן גדול והיה מעשרה הרוגי מלכות, שגם הוא קשור עם י"ג מדות של רחמים בבחינת ישמע-אל, כמו ששנינו בגמרא (ברכות ז.) שהקב"ה מתפלל, ומפרש בגמרא מהו מתפלל:

"יהי רצון מלפני שיכבשו רחמי את כעסי, ויגולו רחמי על מדותי, ואתנהג עם בני במדת רחמים, ואכנס להם לפנים משורת הדין". ומפרש ב"ביאור הגר"א" שהקב"ה מתפלל על י"ג מדות של רחמים: "ויגולו רחמי, הן תליסר תרעי דרחמי, דמשתכחין בעלמא עילאה והן מתגוללין [למטה], כמו שכתוב (תהלים קלג-ב) כשמן הטוב כו' שיורד על פי מדותיו".

על כך מספרים בגמרא:

"אמר רבי ישמעאל בן אלישע, פעם אחת נכנסתי להקטיר קטורת לפני ולפנים, וראיתי אכתריאל יה ה' צבאות שהוא יושב על כסא רם ונשא, ואמר לי ישמעאל בני ברכני. אמרתי לו, יהי רצון מלפניך שיכבשו רחמיך את כעסך, ויגולו רחמיך על מדותיך, ותתנהג עם בניך במדת הרחמים, ותיכנס להם לפנים משורת הדין, ונענע לי בראשו".

לפי האמור הביאור בזה, כי מאחר שנקרא בשם ישמעאל בבחינת ישמע-אל, הרי שמו מורה שיש בכוחו לעורר י"ג מדות של רחמים הכלולות בשם א"ל, לכן אמר לו הקב"ה: "ישמעאל בני ברכני", לעורר על ישראל י"ג מדות של רחמים, וכן עשה שבירך את הקב"ה: "ויגולו רחמיך על מדותיך", שכאמור הכוונה בזה על י"ג מדות של רחמים.

מעתה יאירו עינינו וישמח לבנו להבין מה שהתפלל אברהם אבינו "לו ישמעאל יחיה לפניך", כי כשראה אברהם שהקב"ה שלח מלאך ה' להודיע להגר שתקרא את שמו ישמעאל, הבין מזה כי בשם זה טמון איזה ניצוץ קדוש להמשיך ישועות לישראל, ומאחר שידע כי מישמעאל עצמו לא תצמח ישועה לישראל, לכן התפלל לה' על השם ישמעאל: "לו ישמעאל יחיה לפניך", שיבוא אחד מישראל ויוציא את הניצוץ הקדוש של השם ישמעאל לעבוד בו את השם.

על כך השיב לו הקב"ה: "ויאמר אלקים אבל שרה אשתך יולדת לך בן וקראת את שמו יצחק, והקימותי את בריתי אתו לברית עולם לזרעו אחריו", ואם תאמר הלא יצחק מדתו דין, ואם ידונו ישראל במדת הדין יתכן שלא יהיו ראויים מצד מעשיהם, לכן הוסיף הקב"ה מיד, "ולישמעאל שמעתיך הנה ברכתי אותו והפריתי אותו והפריתי אותו במאד מאד, שנים עשר נשיאם יוליד ונתתיו לגוי גדול".

והתועלת בזה היא, "ואת בריתי אקים את יצחק אשר תלד לך שרה", כדי שיוכל הקב"ה להחזיק את הברית עם יצחק וזרעו אפילו אם לא יהיו ראויים, על ידי שימשיך להם י"ג מדות של רחמים מהקל וחומר של בן הגבירה מבן האמה, שהקל וחומר מכוון כנגד שם א"ל, ומזה הבין אברהם הטעם שקרא הקב"ה את שם בנו ישמעאל שהוא אותיות ישמע-אל, ובכך נתקיימה בקשתו של אברהם: "לו ישמעאל יחיה לפניך", כי ענין זה יתגלה בעולם על ידי התנא הקדוש רבי ישמעאל שאמר "בשלש עד התנא הקדוש רבי ישמעאל שאמר "בשלש עשרה מדות התורה נדרשת בהן", ולפי זה הקל וחומר מכוון כנגד המדה הראשונה א"ל.

נסיים בפרפרת נאה לבאר בזה מה שזכה בעל התוספות ששמו רבי אלחנן, לחדש חידוש זה בענין השם ישמעאל שנתן לו הקב"ה, כי גם אצלו נתקיים דשמא קא גרים, כי נקרא בשם "אלחנן" שהוא אותיות "אל-חנן", לרמז שחנן אותו הקב"ה להשיג שהקב"ה קרא בשם ישמעא"ל שהוא אותיות ישמע א"ל, כדי שידרשו קל וחומר לזכות את בן הגבירה מבן האמה, ומטעם זה נקראו כמה מהתנאים בשם ישמעאל.



## תודתנו וברכתנו נתונות לאלו שנדבו את הוצאת הגליון לזיכוי אחינו בני ישראל

משפחת מהדב הי"ו - לעילוי נשמת אמם האשה החשובה מרת לאה בת וירג'ני ע"ה

mamarim@shvileipinchas.com :לקבלת המאמרים באימייל





בני יששכר: ישמעא"ל הוא אותיות ישמע-אל, שידרשו קל וחומר שהוא כנגד א"ל לזכות את ישראל

CONCONCONCONCONCONCONCONCONCONCONCONC

רבי ישמעאל ישמע-אל זכה לגלות שהתורה נדרשת בשלש עשרה מדות ולפי זה קל וחומר הוא כנגד א"ל

רבי ישמעאל ישמע-אל זכה לגלות שגדולה מילה שנכרתו עליה י"ג בריתות כנגד י"ג מדות של רחמים

הקב"ה ביקש מרבי ישמעאל בן אלישע בקודש הקדשים: "ישמעאל בני ברכני", בי"ג מדות של רחמים

> גמור, מאחר שהזהירו הקב״ה שאפילו לא ידבר עם יעקב מטוב עד רע, על אחת כמה וכמה שאין רצונו שיעשה מעשה רע ליעקב, אמנם הלא ״אל אחר״ שמצד הקליפה מתנגד שלא לדרוש קל וחומר.

> הנה כי כן זהו שאמר לבן ליעקב: "יש לאל ידי", לאל שלי מצד הקליפה, יש בכוחי "לעשות עמכם רע", ופירש הטעם לכך, "ואלקי אביכם אמש אמר אלי לאמר, השמר לך מדבר עם יעקב מטוב עד רע", הרי שהזהיר אותי רק שלא לדבר עמך, אבל על המעשה לא הזהירני, ומאחר שהאל מצד הקליפה אינו דורש קל וחומר, נמצא כי "יש לאל ידי לעשות עמכם רע". אלו דבריו הקדושים. אמנם עדיין צריך ביאור למה "אל אחר" של הקליפה מתנגד למדת קל וחומר.

לפי האמור יש לומר הביאור בזה, כי מאחר שבזכות הקל וחומר בן הגבירה מישמעאל בן האמה, יוצאים ישראל בני יצחק זכאים בדין אפילו אם אינם ראויים לכך, כי על ידי הקל וחומר מתעורר שם א"ל השורש של כל י"ג מדות של רחמים, לכן לבן הארמי שביקש לעקור את הכל ועדת מרעיו ששונאים את ישראל, וכל רצונם לקטרג על ישראל מתנגדים לקל וחומר זה שמזכה את ישראל אפילו אינם ראויים.

יומתק להבין בזה מה שקרא הקב"ה את יעקב אבינו בשם א"ל, כמו שדרשו בגמרא (מגילה יה.): "מנין שקראו הקדוש ברוך הוא ליעקב אל, שנאמר (בראשית לג-כ) ויקרא לו אל אלקי ישראל". לפי האמור רצה הקב"ה לקבוע בכך הוראה לזרעו של יעקב לדורות עולם, שאפילו אם ח"ו לא יהיו ראויים מצד מעשיהם, ירחם הקב"ה עליהם בזכות הקל וחומר מבן האמה, שמעורר את השם א"ל שהוא שורש לכל י"ג מדות של רחמים.

## הטעם ששמח שר העולם כשדרשו הדשאים קל וחומר

דבר בעתו מה טוב מה שהביא ב"טיב לבב" (פרשת בראשית) בשם הגה"ק מהר"י מסאטמאר זי"ע לבאר בזה מה ששנינו בגמרא (חולין ס.):

"דרש רבי חנינא בר פפא (תהלים קד-לא), יהי כבוד ה' לעולם ישמח ה' במעשיו, פסוק זה שר העולם אמרו, בשעה שאמר הקב"ה למינו באילנות, נשאו דשאים קל וחומר בעצמן, אם רצונו של הקב"ה בערבוביא למה אמר למינו באילנות, ועוד קל וחומר, ומה אילנות שאין דרכן לצאת בערבוביא אמר הקב"ה למינו, אנו על אחת כמה וכמה, ומיד כל אחד ואחד יצא למינו, פתח שר העולם ואמר, יהי כבוד ה' לעולם ישמח ה' במעשיו".

וצריך ביאור מה ראה שר העולם לשמוח כל כך,
ואיזה כבוד ה' נצמח מקל וחומר זה. וביאר על פי
ה"בני יששכר" כי על ידי הקל וחומר של בן הגבירה
מבן האמה זוכים ישראל לברכות אפילו אם אינם
ראויים לכך, והנה ידוע שהעולם נברא בשביל
ישראל, כמו שכתוב (בראשית א-א): "בראשית ברא
אלקים את השמים ואת הארץ". ופירש רש"י בשביל
התורה ובשביל ישראל שנקראו ראשית.

לכן כאשר חידשו הדשאים את הקל וחומר הראשון בעולם, שבזכות קל וחומר אפשר לזכות את ישראל אפילו אם אינם ראויים מצד מעשיהם, פתח שר העולם שנברא בשביל ישראל ואמר: "יהי כבוד ה' לעולם", כי מקל וחומר זה נצמח כבוד ה' "לעולם", לזכות את ישראל אפילו אם אינם ראויים, לכן "ישמח ה' במעשיו" שברא בשביל ישראל.

ויש להוסיף תבלין לבאר מה ששמח על כך שר העולם דוקא, על פי מה שאמר כ"ק מרן השר שלום מבעלזא זי"ע לפרש דברי דוד המלך (תהלים קיט-ט): "במה יזכה נער את ארחו לשמור כדברף". כי מבואר בתוספות (חולין ס. ד"ה פסוק) ששר העולם הוא מלאך מט"ט הנקרא נער.

והנה מלאך מט"ט תפקידו לשמור על ישראל, כמו שאמר הקב"ה למשה (שמות כג-כ): "הנה אנכי שולח מלאך לפניך לשמרך בדרך". ופירש רש"י (שם כא): "רבותינו אמרו זה מטטרו"ן ששמו כשם רבו, מטטרו"ן בגימטריא שדי". וכן מבואר בגמרא (חגיגה טו.) כשנכנס אלישע בן אבויה לפרדס: "חזא מיטטרון

(ENO) - (ENO)

דאתיהיבא ליה רשותא למיתב למיכתב זכוותא דישראל". פירוש, ראה את מלאך מט"ט שניתנה לו רשות לשבת ולכתוב זכויותיהם של ישראל.

הנה כי כן זהו שאמר דוד המלך: "במה יזכה נער את ארחו", פירוש, במה יזכה מלאך מט"ט הנקרא נער למלא את ארחו ותפקידו שנברא בשבילו, על כך באה התשובה, "לשמור כדברך", על ידי שישמור על ישראל, כדברי ה' שאמר למשה: "הנה אנכי שולח מלאך לפניך לשמרך בדרך".

מעתה מבואר היטב הטעם ששר העולם שהוא מלאך מט"ט, שמח כל כך כשדרשו הדשאים קל וחומר, כי מאחר שתפקידו בקודש הוא לזכות את ישראל שבשבילם נברא העולם, לכן על ידי שחידשו הדשאים את הדרש של הקל וחומר, שמח שיוכל לזכות את ישראל אפילו אם לא יהיו ראויים מצד הקל וחומר בן הגבירה מבן האמה, וזהו שאמר: "יהי כבוד ה' לעולם", אפילו אם לא יהיו ישראל ראויים, "שמח ה' במעשיו" שברא בשביל ישראל.

## רבי ישמעאל גילה שקל וחומר הוא כנגד שם אל

בדרך זו במסילה נעלה לבאר הטעם שבחרו כמה מן התנאים לכנות את בניהם שהאירו את העולם בתורתם בשם ישמעאל, על פי מה ששנינו בגמרא (ברכות ז:): "מנא לן דשמא גרים, אמר רבי אלעזר דאמר קרא (תהלים מו-ט) לכו חזו מפעלות ה' אשר שם שמות בארץ, אל תקרי שמות אלא שמות".

לפי זה נראה לומר בדחילו ורחימו, כי התנאים הללו השיגו ברוח הקודש ששורש נשמת בנם קשור בקשר אמיץ, לא עם ישמעאל עצמו שהיה רשע רוב ימי חייו לכל הדעות, אלא עם השם ישמעא"ל שבחר הקב"ה לבנו של אברהם, אשר כפי המבואר משמעות השם היא ישמע-אל, שישמע הקב"ה את הקל וחומר של בן הגבירה מבן האמה, כדי לעורר על ישראל את השם א"ל המכוון כנגד קל וחומר, שהוא כולל את כל י"ג מדות של רחמים, לכן קראו את שמם ישמעאל שהוא אותיות ישמע-אל, את שיש להם כח מיוחד לעורר על ישראל י"ג מדות של רחמים. לכן מדות של רחמים משם א"ל.

מה נפלא לפתוח בברייתא בתורת כהנים שאנו אומרים בכל יום בתפלת שחרית: "רבי ישמעאל אומר בשלש עשרה מדות התורה נדרשת בהן, מקל וחומר ומגזירה שוה" וכו'. והנה באמת ישנן כמה שיטות במספר המדות שהתורה נדרשת בהן, כי באבות דרבי נתן שנינו (פרק לז משנה י): "ז' מידות דרש הילל הזקן לפני בני בתירה".

והעיר הגה"ק החיד"א בפירושו "כסא רחמים", כי בברייתא שהביא ב"ספר כריתות" לרבי שמשון מקינון (חלק ג) מצינו שיטתו של רבי אליעזר בן רבי





לדרוש גם את הקל וחומר בן הגבירה מבן האמה. ותירץ ה"בני יששכר" כי קל וחומר זה נצרך, אם לא יהיו ישראל ראויים מצד מעשיהם, יצאו גם אז זכאים בדין על ידי הקל וחומר שהוא מן התורה.

## ישמעא"ל אותיות ישמע א"ל כנגד מדת קל וחומר

על פי האמור מוסיף ה"בני יששכר" לבאר מה שאמר מלאך ה' להגר לקרוא את שם בנה ישמעאל, כמו שכתוב (בראשית טז-יא): "ויאמר לה מלאך ה', הנך הרה ויולדת בן, וקראת שמו ישמעאל כי שמע ה' אל ענייך". וצריך ביאור מאחר שכבר שמע ה' בקולה, למה צוה המלאך לקרוא את שמו "ישמע-אל" בלשון עתיד ולא "שמע-אל" בלשון עבר.

אך ביאור הענין הוא על פי יסוד נפלא במשנתו הטהורה של הרבי ר' דוב בער ממעזריטש זי"ע, לבאר מה שכתוב כשהתפלל משה על מרים לרפא אותה מהצרעת (במדבר יב-יג): "ויצעק משה אל ה' לאמר אל נא רפא נא לה, ויאמר ה' אל משה, ואביה ירוק ירק בפניה הלא תכלם שבעת ימים, תיסגר שבעת ימים מחוץ למחנה ואחר תאסף". ופירש רש"י: "ואם אביה הראה לה פנים זועפות הלא תכלם שבעת ימים, קל וחומר לשכינה".

וביאר בדברי קדשו הטעם שדרש הקב"ה קל וחומר, כי י"ג מדות של רחמים מכוונות כנגד י"ג מדות של רחמים מכוונות כנגד י"ג מדות שהתורה נדרשת בהן, ועל ידי שאנו דורשים אחת מי"ג מדות שהתורה נדרשת בהן, אנו מעוררים את המדה המכוונת כנגדה בי"ג מדות של רחמים. והנה על פי הכרעת רבינו האריז"ל (ע"ח שער יג פרק יא) שני שמות ה' ה' שנזכרו בתחילת י"ג מדות של רחמים, ואחר כך מתחיל הסדר של י"ג מדות של רחמים: "אל, רחום, וחנון, ארך, אפים, ורב חסד, ואמת" וגו'.

נמצא לפי זה כי המדה הראשונה מי"ג מדות של רחמים היא שם "אל" המכוונת כנגד המדה הראשונה מי"ג מדות שהתורה נדרשת בהן "קל וחומר". לכן כאשר התפלל משה על מרים: "אל נא רפא נא לה", כי רצה לעורר שם א"ל לרפאות את מרים, רמז לו הקב"ה עצה נפלאה איך לעורר שם א"ל, על ידי שדרש קל וחומר: "ואביה ירוק ירק בפניה הלא תכלם שבעת ימים", קל וחומר לשכינה, ועל ידי הקל וחומר שדרש הקב"ה עורר בכך שם א"ל לרפא את מרים.

לפי זה מבאר ה"בני יששכר" הטעם שצוה המלאך להגר לקרוא את שמו של בן האמה "ישמע-אל" בלשון עתיד ולא "שמע-אל" בלשון עבר, כדי שבעתיד בכל פעם שיצטרכו ישראל לישועת ה' אף שלא יהיו ראויים לכך מצד עצמם,

ישוב הפליאה על חכמי התורה שנתנו לבניהם התנאים את השם ישמעאל שהרי רשעים לא מסקינן בשמייהו

תוספות ישנים: מותר לתת לישראל השם ישמעאל, כי הקב"ה נתן לו את השם הזה על ידי המלאך ששלח להגר

רש"י: הקב"ה בירך את ישמעאל בן האמה, כדי לזכות את ישראל בקל וחומר בן הגבירה מבן האמה

המגיד ממעזריטש: על ידי המדה הראשונה קל וחומר מעוררים שם א"ל הכולל כל י"ג מדות של רחמים

> ישמע הקב"ה את תפלתם בזכות הקל וחומר מבן האמה, ובפרט שעצם הקל וחומר מעורר שם א"ל המדה הראשונה מי"ג מדות של רחמים.

> ויש להוסיף נקודה יקרה בענין החשיבות של הקל וחומר לעורר המדה הראשונה שם א"ל, על פי מה שמבואר ב"זרע קודש" (פרשתנו ד"ה ויעתק), כי המדה הראשונה א"ל כוללת כל י"ג מדות של רחמים. נמצא לפי זה כי על ידי קל וחומר אנו מעוררים את השם א"ל הכולל את כל י"ג מדות של רחמים.

## הגאון רבי יוסף ענגיל זצ"ל הקל וחומר להמתיק הדין של יצחק

מה נעימים הם דברי הגאון הגדול רבי יוסף ענגיל זצ"ל בספרו "בית האוצר" (ח"א כלל נו אות טז ד"ה ועיין ב"ר) שהוסיף תבלין לבאר הטעם שרמז הקב"ה לאברהם על הקל וחומר של בן הגבירה מבן האמה דוקא אחרי שבישר לו על לידת יצחק, על פי הידוע כי אברהם אבינו עבד את ה' במדת החסד והמשיך בכך חסדים על בני העולם, ואילו יצחק אבינו עבד את ה' במדת (בראשית אבינו עבד את ה' במדת הבחינת (בראשית לא-מב): "פחד יצחק", והמשיך בכך גבורות ודינים על עוברי עבירה.

הנה כי כן כאשר הקב"ה דן את ישראל במדת החסד של אברהם, הרי אפשר תמיד למצוא איזו זכות לזכותם לפנים משורת הדין, אולם כאשר הקב"ה דן את ישראל במדת הדין של יצחק, הרי יש חשש גדול שלא יוכלו לצאת זכאים בדין, לכן הקדים הקב"ה לבשר לאברהם על לידת יצחק שמדתו דין: "אבל שרה אשתך יולדת לך בן וקראת את שמו יצחק", והוסיף להבטיח, "והקימותי את בריתי אתו לברית עולם לזרעו אחריו".

אולם הלא לפי זה עלול אברהם איש החסד להתמלא פחד, שיקים הקב"ה ברית עם יצחק שמדתו דין לדון את ישראל במדת הדין, לכן בישר הקב"ה לאברהם מיד: "ולישמעאל שמעתיך הנה ברכתי אותו", ומאחר שברכתי את בן האמה, אם כן קל וחומר לבן הגבירה "ואת בריתי אקים את

יצחק", ומאחר שהקל וחומר מעורר שם א"ל שהוא מקור הרחמים, נמצא שזרעו של יצחק יצאו זכאים במדת הרחמים.

על פי האמור מוסיף רבי יוסף ענגיל לבאר (שם) מה שקיימא לן להלכה כשיטת רבא (סנהדרין נד., תמורה ט.): "אין עונשין מן הדין". כלומר אין עונשים מיתה או מלקות על איסור שאינו מפורש בתורה רק נלמד מקל וחומר, ונתייגעו המפרשים להבין מדוע באמת אין עונשים מקל וחומר שהיא אחת מי"ג מדות, אך לפי האמור הביאור בזה כי מדת קל וחומר מכוונת כנגד שם א"ל שהוא מקור הרחמים, לכן אין עונש יוצא ממדה זו.

## אל נכר של הקליפה מתנגד לקל וחומר

חשבתי דרכי לבאר בזה מה שמצינו בפרשת ויצא, כשברח יעקב אבינו וכל בני ביתו מחרן, ולבן רדף אחריו עד שהשיגו ואמר (בראשית לא-כט): "יש לאל ידי לעשות עמכם רע, ואלקי אביכם אמש אמר אלי לאמר, השמר לך מדבר עם יעקב מטוב עד רע". וצריך ביאור מאחר שהקב"ה הזהיר אותו: "השמר לך פן תדבר עם יעקב מטוב עד רע", איך אמר: "יש לאל ידי לעשות עמכם רע", הלא אין בכוחו לעשות רע אחרי שכבר הוזהר על כך מפי הקב"ה.

בשו"ת "דובב מישרים" להגה"ק מטשעבין זצ"ל (חלק ב סימן ט) מביא על כך דבר נפלא בשם קדוש אחד מדבר, ואני מצאתי מקור הדבר ב"ערבי נחל" (תחילת פרשת וישלח), כי כמו שיש שם א"ל מצד הקדושה, כן יש זה לעומת זה "אל אחר" מצד הקליפה, כמו שכתוב (שמות לד-יד): "כי לא תשתחוה לאל אחר", לכן כמו ששם א"ל מצד הקדושה מכוון כנגד מדת קל וחומר, כן להבדיל "אל אחר" מצד הקליפה מתנגד למדת קל וחומר.

והנה הקב״ה אמר ללבן בחלום לילה: ״**השמר לך** מ**דבר עם יעקב מטוב עד רע**״, הרי שהזהירו רק שלא לדבר עם יעקב מטוב עד רע, אבל לא הזהירו שלא יעשה ליעקב מעשה רע, אלא שיש כאן קל וחומר יעשה ליעקב מעשה רע, אלא שיש כאן קל וחומר



פרשת לך לך תשפ"א | ב



## "לו ישמעאל יחיה לפניך"

## אברהם אבינו התפלל על התנא רבי ישמעאל שגילה כי התורה נדרשת בשלש עשרה מדות

בפרשתנו פרשת לך לך דבר בעתו מה טוב, להתבונן על מה שהתפלל אברהם אבינו על ישמעאל בנו (בראשית יז-יח): "ויאמר אברהם אל האלקים לו ישמעאל יחיה לפניך". ראוי להתבונן מה ראה אברהם אבינו על ככה להתפלל על ישמעאל בנו תפלה זו: "לו ישמעאל יחיה לפניך", שהרי בודאי השיג ברוח קדשו כי בני ישמעאל לא ילכו בדרכו, לקיים כל מצוות התורה כפי שיקיימו בני ישראל זרעו של יצחק. זאת עוד שיגרמו צער גדול לישראל.

וכבר תמה על כך בזוהר הקדוש (פרשת ויגש רה:)
שממליץ על אברהם מה שהתפלא הנביא (ישעיה
סג-טז): "כי אברהם לא ידענו, דהא אף על גב דביה
קיומא דעלמא, לא אשתדל עלן כמה דאשתדל על
ישמעאל, דאמר לו ישמעאל יחיה לפניך". פירוש,
הגם שהעולם קיים בשביל אברהם, אבל למה
לא השתדל להתפלל עלינו, כמו שהשתדל על
ישמעאל יחיה לפניר".

## איך קראו את רבי ישמעאל כהן גדול בשם של רשע

פתח דברינו יאיר לברר מקחו של צדיק, כוונתו העמוקה של אברהם אבינו שהתפלל לפני הקב"ה "לו ישמעאל יחיה לפניך", על פי מה שנקדים ליישב הפליאה הגדולה על מה שמצינו הרבה מענקי הרוח בישראל שנקראו בשם ישמעאל, מי לנו גדול מרבי ישמעאל כהן גדול. וכן מצינו התנא רבי ישמעאל שאנו מזכירים בכל יום בתפלת שחרית בברייתא בתורת כהנים: "רבי ישמעאל אומר בשלש עשרה מדות התורה נדרשת בהן". וכל התלמוד מלא וגדוש עם מאמרים מבני ישיבתו של רבי ישמעאל:"תנא דבי רבי ישמעאל".

ויש לתמוה על כך ממה שכתוב (משלי י-ז): "זכר צדיק לברכה ושם רשעים ירקב". ודרשו בגמרא (יומא לח:): "מאי ושם רשעים ירקב, אמר רבי אלעזר רקביבות תעלה בשמותן, דלא מסקינן בשמייהו". ופירש רש"י: "לא יקרא אדם לבנו שם אדם רשע". הנה כי כן איך קראו את כל הצדיקים מאורי התורה

הללו בשם ישמעאל שהיה רשע, כמו שכתוב (בראשית כא-ט): "ותרא שרה את בן הגר המצרית אשר ילדה לאברהם מצחק, ותאמר לאברהם גרש האמה הזאת ואת בנה כי לא יירש בן האמה הזאת עם בני עם יצחק". ופירש רש"י שהיה מצחק בעבודה זרה וגילוי עריות ושפיכות דמים.

כבר הרגישו בכך בתוספות ישנים (יומא לח: ד״ה מעשה), ולמדנו מתוך דבריהם ליישב פליאה זו, על פי מה שכתוב (בראשית כה-ח): "ויגוע וימת אברהם בשיבה טובה זקן ושבע ויאסף אל עמיו, ויקברו אותו יצחק וישמעאל בניו אל מערת המכפלה". ופירש רש"י בשם המדרש: "יצחק וישמעאל, מכאן שעשה ישמעאל תשובה והוליך את יצחק לפניו, והיא שיבה טובה שנאמר באברהם". הנה כי כן מאחר שעשה תשובה מותר לקרוא בשמו.

## "אין אברהם מציל את ישמעאל"

אולם התוספות (שם) נתקשו על זה ממה ששנינו בגמרא (סנהדרין קד.): "ברא מזכי אבא, אבא לא מזכי ברא [הבן מזכה את אביו להצילו מגיהנם, האב אינו מזכה את בנו להצילו מגיהנם], דכתיב (דברים לב-לט) ואין מידי מציל, אין אברהם מציל את ישמעאל, אין יצחק מציל את עשו". משמע מכאן כי לפי דעה זו בגמרא לא עשה ישמעאל תשובה, אם כן חוזרת בקושיא למקומה, איך קראו כל הצדיקים הללו את בניהם בשם ישמעאל.

ותירצו בשם הרב ה' אלחנן: "יש לומר דישמעאל הקב"ה קראו כך, ומסקינן בשמיה שפיר". פירוש, מאחר שהקב"ה קרא את שמו של ישמעאל, כמו שכתוב (בראשית טז-יא): "ויאמר לה מלאך ה' הנך הרה ויולדת בן וקראת שמו ישמעאל כי שמע ה' אל ענייך". לכן בשם כזה שהקב"ה קרא בעצמו, אף שהיה אחר כך רשע, עם כל זאת אפשר לקרוא לבנים בשם זה.

אמנם עדיין צריך ביאור ליישב הפליאה, כי הן אמת שהקב"ה צוה לקראו בשם ישמעאל, אולם מאחר שהיה רשע ויצאו ממנו רשעים בני

ישמעאל שציערו את ישראל, כמו שפירש רש"י בפסוק (שם כא-יז): "כי שמע אלקים אל קול הנער באשר הוא שם", מה להם לגדולי ישראל הללו, שבחרו לקרוא לבניהם הצדיקים בשם ישמעאל. זאת ועוד ראוי ליישב מה ראה הקב"ה על ככה שקראו בשם ישמעאל, אף שידע שלא יהיה נמנה על זרעו של אברהם, כמו שאמר לאברהם (שם יב): "כי ביצחק יקרא לך זרע".

## "מכאן למד קל וחומר בן הגבירה מבן האמה"

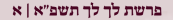
רחש לבי דבר טוב להעלות על שלחן מלכים רעיון חדש לבאר חידה סתומה זו, על פי מה שנשים לב להתבונן במה שהשיב הקב"ה לאברהם אבינו על תפלתו: "לו ישמעאל יחיה לפניך" (שם יז-יט):

"ויאמר אלקים אבל שרה אשתך יולדת לך בן וקראת את שמו יצחק, והקימותי את בריתי אתו לברית עולם לזרעו אחריו, ולישמעאל שמעתיך הנה ברכתי אותו והפריתי אותו והרביתי אותו במאד מאד, שנים עשר נשיאים יוליד ונתתיו לגוי גדול, ואת בריתי אקים את יצחק אשר תלד לך שרה למועד הזה בשנה האחרת".

רש"י בפירושו שואל: "ואת בריתי אקים את יצחק למה נאמר". כלומר מאחר שהקב"ה כבר הבטיח בתחילת דבריו: "והקימותי את בריתי אתו", מדוע חזר להבטיח שוב בסיום דבריו: "ואת בריתי אקים את יצחק". על כך מביא רש"י בשם המדרש (ב"ר מד-ה): "אמר רבי אבא, מכאן למד קל וחומר בן הגבירה מבן האמה, כתיב הנה ברכתי אותו והפריתי אותו והרביתי אותו, זה ישמעאל, וקל וחומר ואת בריתי אקים את יצחק".

אמנם גם תירוץ זה צריך ביאור כמו שתמה ה"בני יששכר" (תשרי מאמר יב אות ד), הלא הקב"ה כבר הקדים להבטיח לאברהם על הברית עם יצחק בנו גם בלי הקל וחומר: "והקימותי את בריתי אתו לברית עולם לזרעו אחריו", הנה כי כן מה יתן ומה יוסיף באומרו: "ואת בריתי אקים את יצחק", כדי





בישראל", נהג כמנהג הרבה צדיקים שנתנו בעצמם את שם הרך הנימול, ותיכף זעק בקול גדול ובהתלהבות עצומה: "ויקרא שמו בישראל דוב בער"!

כולם הבינו היטב את טיבו המיוחד של שם נעלה ונשגב זה, ופשר התרגשותו הגדולה של הצדיק בקריאת שם זה. שכן הוא נקרא על שמו של המגיד הגדול הרה"ק רבי דוב בער ממעזריטש זצוקללה"ה זי"ע, רבו של הרבי ר' זושא, שנסתלק לגנזי מרומים אך שנים אחדות לפני כן, ויומא דהילולא דיליה חל בימים הללו של חודש כסליו (ייס מחים).

השמחה היתה גדולה, ועם סיום מעמד הברית ניגשו שני הצדיקים לעריכת השולחן הטהור לרגל סעודת הברית מילה. ציבור גדול מאוד השתתף באותו טיש, והסעודה התנהלה בנהירו עילאה ובחדוותא דאורייתא בראשות שני מלאכי עליון הללו מצדיקי הדור. והנה באמצע הסעודה שכבר נערכה בשעות המאוחרות של אחר הצהריים, הגיע לפתע במרוצה גדולה השליח מן העיר קוריץ, וכשכולו נוטף זיעה אץ רץ תיכף אל הרבי ר' משה כדי להודיעו את תשובת אביו הרבי ר' פנחס זי"ע, שציווה לקרוא את שמו של הרך הנימול: "דוב בער"! על שמו של המגיד הגדול ממעזריטש זי"ע. - הציבור כולו נדהם לנוכח רוח הקודש שפיעמה כאן לנגד עיניהם, כאשר שני הנביאים מתנבאים בסגנון אחד.

כראות הרבי ר' זושא את התפעלותם של הנוכחים מרוח קדשו, שידע לכוון לדעת קדשו של הסבא רבי פנחס, פתח ואמר: הרי בשביל דבר כזה אין צריך לרוח הקודש כלל! שכן תדעו נאמנה שבכל חודש כסליו רועשת כל הפמליא של מעלה מן היארצייט של המגדו הגדול, ועבודת קדשו המופלאה זורחת בכל הרקיעים של המגיד הגדול, ועבודת קדשו המופלאה זורחת בכל הרקיעים אחדש זה שבעתיים, ולפיכך פשוט וברור שבזה החודש יש לתת את שמו הקדוש, ויהי לפלא.

[יכלליות' קובץ 4938]

באחד מהיכלי הכוללים שבארץ הקודש, למדו שני אברכים תלמידי חכמים מופלגים בחברותא בהתמדה גדולה רבות בשנים, הם התקשרו מאוד במשך השנים ונעשו חברים קרובים וידידם

-> • <-

האחד מן השניים היה חשוך בנים ל"ע מזה שנים רבות, והיה משתדל להשלים זאת באופנים אחרים המוזכרים בספרי הקודש, אם בכתיבת והדפסת ספרים רבים של חידושי תורה, וכן בעריכת 'סיום מסכתא' כפעם בפעם, וכיוצא בזה.

היום הקשה והכואב ביותר של החברותא העקר היה חג הפורים, יום שמחתם של ילדי ישראל. כשעמד עם אשתו בחלון והביטו בהשתאות בילדים הרבים המפוזים ומתרוצצים בתחפושות הנהדרות, ומכרכרים ברחוב בשמחת הפורים, יצא ליבם ברוב צער, ועיניהם זלגו דמעות רבות בתפילות נוראות לקל חי.

באחד השנים לקראת חג הפורים הציע החבר הקרוב לחברו הכאוב, שאולי כדאי להם לטוס לחוץ לארץ לימי הפורים ולנפוש עם זוגתו במלון נעים, וכך יימנע מהם הכאב הגדול שבהמולת חג הפורים הרועש כאן עם כל הילדים.

וכסף מנלן? - שאל האברך.

את זאת תשאיר עבורי! - ענה החבר המסור בנחרצות.

את זאת תשאיד עבורי! - ענה החבר המסוד בנחרצות. ההצעה הנדיבה מצאה חן בעיני בני הזוג העקרים, והוחל בבירורים ובדיקות מקיפות אחר בית מלון כשר ומהודר בחוץ לארץ. ואכן נמצא בעיר לונדון הבירה בית הארחה מפואר, השייך למשפחה חרדית מקומית, בני תורה יראים ושלמים המקפידים על קלה

חמורה.

החבר קיים את הבטחתו והצליח לגייס את הסכום הגבוה הדרוש לכיסוי כל ההוצאות, הן של כרטיסי הטיסה, והן של השהייה בבית המלון. התוכנית יצאה אל הפועל, וימים מספר לפני פורים טסו בני הזוג לאנגליה, והגיעו בשלום אל אותו בית הארחה שקט ונעים, שבפאתי העיר לוגדון על שפת הים.

בהגיע חג הפורים לא ניכרה שום התרגשות ושום המולה באותו בית הארחה נידח, ילדים לא התרוצצו במדרגות בתחפושותיהם... ובבית הכנסת הקטן שבקומה הראשונה של בית המלון התקיים מנין מצומצם לתפילות היום וקריאת המגילה, אורחים מעטים מאוד שהו באותה עת של החג הגדול במלון, והכל התנהל בהשקט בנעימות בלא רעש ובלגן הרגיל בארץ הקודש...

אף על פי כן כשהביט בעל המלון בזווית עינו במשך התפילה אל האברך החשוב האורח שהגיע מארץ ישראל, ראה שהוא בוכה בתפילתו בדמעות שליש. המחזה המרגש חזר על עצמו הן בתפילת ערבית שבליל חג הפורים, והן למחרת בתפילת שחרית.

לאחר תפילת שחרית כאשר התיישבו ליטעימה' של בוקר חג הפורים, בכוס משקה קטנה עם מיני תרגימא משובחים, פתח בעל המלון בשיחה נעימה ולבבית, כראוי לשני יהודים טובים בחג הפורים. במהלך השיחה כאשר נפתח ליבם זה לזה, שח האברך לרעהו בעל המלון אודות צערם הגדול שמזה שלושים שנה [1] לנישואיהם, שעדיין לא זכו לפרי בטן! הוא סיפר לו מעט אודות ההשתדלויות הרבות שניסו בכל דרך אפשרית להיפקד בבנים, ושזו הסיבה שהגיעו הנה לחג הפורים לפי שקשה להם לראות בשמחתם הגדולה של כל המשפחות ברוכות הילדים שבעירם.

הארותי לל הובשות בל החוד לבי בל ממרבים כל כך כשטמע בעל המלון את דבריו, התפלא מאוד על שמרבים כל כך להצטער על כך? אם שלושים שנה לא נולדו לכם ילדים, הרי בין כך אין עוד שום סיכוי שיושים שנה לא נולדו לכם ילדים, הרי בין כך אין עוד שום סיכוי שיהיו לכם בנים משלכם! תפסיקו כבר לחשוב בענין זה, וכי חסרים דברים אחרים בחיים שניתן לעסוק בהם וליהנות מהם?

אך האברך החכם הפטיר באומרו, שמי שלא עבר זאת בעצמו, לא יוכל להבין זאת לעולם!

בהגיע בעל המלון לביתו, בעת ארוחת הבוקר שח לזוגתו בעלת המלון אודות זוג האורחים חשוכי הבנים שהגיעו למלון רק כדי לברוח מן השמחה הגדולה שבהמולת הפורים שבארץ הקודש... הוא הוסיף וסיפר גם על תוכן שיחתו עם האברך, ועל מה שגוף בו על כך שמרבים להצטער בדבר שבין כך אין בו עוד שום תקווה... אך האשה הצדקנית לא הסכימה עם דבריו, היא נדרכה ושאלה את בעלה בכאב, מדוע ככה ייאשת אותו? והרי אין ייאוש אצל יהודים! בפרט לא ביום הפורים הקדוש, עליך היה לחזק ולעודד אותו, ולא להכניס בו אכזבה וייאוש, במילים כואבות כאלו שלעולם לא יהיו להם ילדים ח"ו.

אבל האיש התעקש, הרי זהו המצב לאשורו! יותר טוב להם להשלים אם המצב, ולצאת כבר מן התקווה האין סופית הזו. הוא הוסיף ואמר לאשתו בביטחון מלא: באם לזוג הזה יהיו ילדים, הרי אני מבטיח לתת לך את כל אשר תבקשי!

לשמע דברי בעלה, נענתה האשה ואמרה: אם כן מבקשת אני שכאשר ייולד לזוג בן זכר בעז"ה, נסגור כאן את כל הביזנעס שלנו באנגליה, ונעלה ברננה לארץ ישראל, שם תשב ותעסוק בתורה בשמחה תמיד, הלא כבר צברנו די והותר גם לפרנסתם של חמש הנושר דורות!!!

האיש הסכים עם דברי אשתו, ותיכף נשכח הדבר מלבבו.

אולם, אם שכח הבעל מן הענץ, הרי שהאשה לא נתנה מנוח לנפשה, צערם של אותם בני זוג נגע לליבה מאוד. ולפיכך במשך כל תפשה, צערם של אותם בני זוג נגע לליבה מאוד. ולפיכך במשך כל חג הפורים של אותה שנה ישבה רכונה על ספר התהלים הקדוש, והרבתה בתפילה בדמעות והפצירה עבור אותם בני זוג חשוכי מרפא, שיזכו לפקוד בן זכר משלהם.

ויהי לתקופת הימים, לקראת הפורים של השנה הבאה מקבל בעל המלון טלפון מאותו אברך שבארץ ישראל, הפעם הוא נשמע בשמחה גדולה ובפיו בשורה טובה ומשמחת, השנה, אמר, אין אנו באים אל המלון! ברוך ה' זכינו לנס גדול מן השמים, וכנגד כל התחזיות של הפרופסורים הגדולים זכינו שנולד לנו בן זכר בסייעתא דשמיא, והברית מילה תתקיים בעזרת ה' בחג הפורים הבעל"ט. לא יאומו כי יסופר!

השמחה היתה עצומה, סעודת המילה נערכה עבור כל חברי הכולל ביחד עם בני המשפחה באולם גדול, בשילוב סעודת משתה חג הפורים, היין נשפך שם לרוב והשמחה הרקיעה עד לב השמים!

לאחר התג, דרשה בעלת המלון בלונדון מבעלה לקיים את הבטחתו מאשתקד, ולעלות לארץ הקודש. האיש לא היה מוכן לכך כלל וכלל, והוא שלח את שאלתו בפני מרן הגאון רבי חיים קנייבסקי שליט"א, והציע בתמורה להחזיק כולל אברכים שלם בארץ הקודש, שם ילמדו כל היום כולו אברכים חשובים בני תורה.

אך תשובתו של רבי חיים הדהימה אותו ואת משפחתו, הלא תראה, ענה ר' חיים, שהקב"ה הפך כל סדרי בראשית, ואפילו העניק בן זכר לזוג שהיו עקרים בטבע, בתפילותיה הזכות של זוגתך, והכל כדי שאתה תזכה לישב במנוחה באוהלה של תורה ולעסוק בחדוותא דאורייתא, ואתה מנסה כאן להפוך את הקערה על פיה, ולהתחמק מן הכל בהחזקת תורה בלבד?...

האיש נענה אכן, הוא סגר את כל עסקיו שבמדינת הים, עלה לארץ הקודש ופתח כולל אברכים חשובים בראשותו, והחל למסור בו שיעורים כסדרן, וישב בשבת תחכמוני בעסק דת תורתנו הקדושה, לאורך ימים ושנים טובות.

[מתוך שיחה בענין התמדה בתורה]

על הברכה יעמרו "

באלון אינו התורמים להפצת העלון אינו.

לקבלת העלון בפייל (דוא"ל) נא לשלוח לפייל ה<u>פצו"ב</u>

ניתן להנציח את העלון לשפחות, לברכה והצלחה או ליארצייט

shivti11@gmail.com | 05276-10455 078-3331109 יו"ל ע"י קהילת שבתי בכית ד' | רח' ישעיהו 7 ירושלים טל:

יהודי יקר! אל תחזיק טובה לעצפך, הכך פוזפן להדפים ולהפיץ את העלון באזור פגוריך ולהיות שותף לזיכוי הרבים. הפעוניינים יקבלו את העלון בפייל (אפשר גם ישירות לדפוס) בקובץ להדפסה.

Anyone Interested in receiving Tiv Hakehila weekly in Hebrew or English should Email - Sheldon@hpins.net Or | zeligk@gmail.com or text 718-249-7173





## טיב המעשיורנ ברית מילה

המפרשים נעמדו בלשון 'בן שמונת ימים', מדוע לא נאמר 'ביום השמיני', כלשון האמור במצוה זו בריש פרשת תזריע (יקרא יב. a) "וביום השמיני ימול בשר ערלתו".

ברם פירש בספה"ק תולדות אדם (פישת וירא), בפסוק (בראשית כא, ז) "וימל אברהם את יצחק בנו בן שמונת ימים וגוי". וזל"ק:

"אאדומו"ר זצללה"ה (מחרשיו מלשטשטו) זי"ע אמר, מה הלשון 'שמונת ימים', הוי ליה למימר [ב] שמונה ימים (כי רשי שמח יב, יב א, ויקרא כנה]".

"אך נראה הענין הוא, שאברהם אבינו עליו השלום היה משתוקק למצוה זו כל שמונת ימים, מתי יבוא לידי ואקיימנה, שהיה מצפה ומחכה כל השמונת ימים ולילות לקיים המצוה הזאת. כמו ששמעתי בשם כבוד הרב הגאון הקדוש אלקי מבארדיטשוב

זצלה"ה זי"ע, בעת שהיה מגיע למצות לולב ואתרוג, היה נעור כל הלילה, ושאג כארי ורקד ושמח: מי יתן ויגיע הזמן שאטול הלולב והאתרוג לידי, ולברך עליהם".

"כך אברהם אבינו עליו השלום היה מתלהב וחושק למול את בנו יחידו, שהוא היה הראשון נמול לשמונה ימים. לזאת כתיב 'שמונת ימים', שהיה מצפה למצוה זו כל שמונת הימים, מיום הראשון עד יום השמיני, משום הכי היה נחשב כל יום מהשמונה ימים כאילו היה מקיים בו מצות מילה" עכל"ק. וכן כתב בספר הקדוש באר מים חיים, עיין שם.

וסמוכין לדבר אמת, יש להביא מדברי תוס' רי"ד המפורסמים בפ"ק דקידושין מט, בישוב קושיית התוס' למה לי קרא למעוטי שאין האשה חייבת למול את בנה, תיפוק ליה מצד שהוא מצות עשה שהזמן גרמא שהיא ביום השמיני.

אך תירץ התוס' רי"ד, דהני מילי מצוה דתליא בגופה שאינה אלא לזמן
ידוע ולא בכל זמן. אבל מצוה זו הזמן הקבוע בה אמור רק לבן הנימול,
אבל האב לא ציווהו הבורא במילה עצמה, כי אם להתעסק במילת בנו
ולהכינה, והעסק ההוא אין לו זמן, שבין ביום ובין בלילה יטרח ויכין
צרכי מילת בנו עכ"ד.

הרי להדיא שמצוותו של אב היא בכל 'שמונת ימים', להכין ולהתכונן היטב למול את בנו בהתלהבות אש קודש, כראוי וכיאות למצוה עילאה ונפלאה זו.

-> • <-

אחד מגדולי הרבנים נקרא לשאת את דברו בכינוס גדול של רופאים ופרופסורים, שנערך ברוב פאר והדר באחד האתרים היוקרתיים, אשר הוקם במיוחד עבור כינוסים מעין אלו.

הרב הצדיק דנן נשא שם דרשה חוצבת להבות בשבח מידת אמונת הרופא, שעל אף שנתנה רשות בידו לרפאות, צריך לדעת ולהכיר נאמנה שאינו אלא 'שליח', ורק השי"ת בעצמו 'רופא כל בשר ומפליא לעשות', ומבלעדי עזרתו וסיועו של מלך רופא נאמן ורחמן לא יעלה בידו מאומה.

כאשר מפורשת אמונה יסודית זו בתפילת הרופא: "כי בידך הכוח להחיות מתים, אף לרפאות לכל חולי ומכה ונגע, כי קל מלך רופא נאמן להחיות מתים, אף לרפאות לכל חולי ומכה ונגע, כי קל מלך רופא נאמן ורחמן אתה. כאשר אמרת (שפח ס, ס' כי אני ה' רופאך', וכתיב (הביס לב. לם) ימחצתי ואני ארפא', 'ימחץ וידיו תרפינה' (אייב ה. יח), כי אין רפואה כרפואתך. - ואני עבדך סמכתי על אמרי קדשך לעשות שליחותך, שנתת רשות לרופא לרפאות כל חולי וכל מכה ונגע וכו'. ולא בידי ובחכמתי לידע ולעמוד על עיקר תכונות הרפואות, כי אתה תיתן בליבי ובשכלי להבין ולהשכיל הרפואות על אמיתתן" ע"כ.

דרשתו של הרב הצדיק שנאמרה בעוז ותעצומות מעמקי לבבו, כדרכו בקודש בדרשותיו הסוחפות, הותירה רושם חזק בלבות הרופאים, ויצאו משם מחוזקים מאוד באמונתם.

והנה בצאת הרב מן המתחם הענק, ראה בדרכו אל הרכב את אחד הרופאים שהמתין לו כשכולו נרגש ונרעש, הוא ניגש בהתרגשות גדולה אל הצדיק נישק את ידיו, והודה לו מאוד על החיזוק העצום שנתן באמונת אלקי עולם.

ובתוך דבריו סיפר, שהיום הוא יום גדול מאוד עבורו, שזכה להכניס בברית את בנו יחידו, שנולד להם כחמש עשרה שנים לאחר הנישואין! ועתה בעקבות הנאום החוצב שנשא הרב באמונה השלמה, התחזק אצלו מאוד 'טיב מעשה' קטן שהתרחש עמו לפני כשנה.

וכה דבר אותו מעשה, זוג הרופאים הללו נישאו בשעה טובה ומוצלחת ולמזל טוב, אך לפרי בטן הם לא זכו. הם השתוקקו מאוד לחבוק ילד משלהם, ניסו שנים רבות את כל סוגי הרפואות והטיפולים השונים, אך

מאום לא הועיל להם, והם נשארו עקרים שנים רבות.
בשלב מסוים החליטו לאמץ לעצמם ילד ולגדלו, שמלבד מה שיזכו
להכניס ילד לביתם שיביא שמחה בלבם, הרי ידוע גם שיש בכך
'סגולה' לזכות בילד משלהם. הגישו אפוא בני הזוג בקשה לאימוץ,
המתינו ובירדו רבות, עד שנמצא עבורם תינוק מתאים, חכם ויפה
רואי, שמחמת יתמותו נמסר לאימוץ, והם גדלוהו ברוב מסירות ואהבה
גדולה, בלא שיידע כלל שאין אלו הוריו הביולוגיים.

לאחר כמה שנים גדל הנער וייגמל, ונערכה לו בתלמוד תורה 'מסיבת

ובן שמנת ימים ימול

סידור' מפוארת כנהוג בהרבה מקומות,
שבמהלכה קיבל לידיו 'סידור תפילה' חדש
ומרהיב, באותיות נאות מאירות עיניים.
הילד התמים והישר אהב את סידורו עד
מארד, והרבה להתפלל מתוכו בכל עת
מצוא, הוא אף נעמד לו רבות בפינת הבית
על יד 'סטנדר' עם הסידור הפתוח, כדוגמת
ה'חזן' שבבית הכנסת... והתפלל מתוך

הסידור בקול רם ובנעימות מיוחדת. הסידור בקול רם ובנעימות מיוחדת. כר גדל לו אותו נער בטוב ובנעימים. מבלי לדעת מאומה על כר שהוא

'מאומץ', ונהנה מכל הטוב שהרעיפו עליו הוריו מאמציו המסורים.
לימים נעשה לילד קצת 'משעמם' בבית, בהיותו בן יחיד, והחל להזמץ
לביתו הרבה מחבריו ונהנה בחברתם. ברוב אהבתו לתפילה היה משחק
עם חבריו במשחק 'בית כנסת'... הם היו מעמידים שולחנות וספסלים,
בימה וארון קודש, וכמובן עמוד תפילה לחזן... אחד מן הילדים שימש
בתור 'גבאי', והשני כבעל קורא... ואילו הנער דגן תמיד אהב להיות
בתור 'גבאי', והשני כבעל קורא... ואילו הנער דגן תמיד אהב להיות
בתוז, בעל התפילה! הוא ניגש אל העמוד המאולתר בלהב אש, ופצח
בתפילתו בקול רם, ופשוט אהב להתפלל!

יום אחד פנה הילד לאביו מגדלו, ואמר, מדוע צריכים אנחנו תמיד להזמין חברים מבתים אחרים, למה שלא יהיו לנו אחים משלנו? ברצוני שיהיה לי אח קטן, כמו שיש להרבה מחבריי!

ענה לו האב המסור בתמימות, הרי יודע אתה היטב מי נותן ילדים... הלא מפתח הלידה מסור רק בידו של השם יתברך בלבד! יש לך 'סידור תפילה' נאה ומהודר, אוהב אתה להתפלל, גש נא אל סידורך והתפלל לפני הקב"ה שיעניק לנו בן נוסף.

הגער קיבל את הדברים ברצונות גמורה, הוא החל שופך את לבו לפני השי"ת בסידור התפילה שלו, וביקש ממעמקי לב לזכות לאח קטן...
יהי לתקופת השנה, והנה התחולל הנט והפלא הגדול, וכנגד כל תחזיות הרופאים שלא העניקו להם שום תקוה, נולד להם בן בריא ושלם למזל טוב, ולשמחתו של הגער לא היה קץ! הוא שמח ורקד על ששמע ה' הטוב את תפילתו, ועשה את בקשתו, ומעתה יש לו גם כן 'אח' קטן משלו... אשר בזה היום ממש זכו להכניסו בבריתו של אברהם אבינו! משלו... אשר בזה היום ממש זכו להכניסו בבריתו של אברהם אבינו! השלמה של הילד שתפילתו שלו היא שהביאה את הילד... - אך עתה לאחר הנאום הנפלא שנשא כאן הרב בכוחה של תפילה, אין שום ספק שיש בכוח התפילות ובטל גזירות קשות, לשדד מערכות הטבע, ולפטן בדולות ונצורות!

[מתוך שיחה לכבודה של 'ברית מילה']

-> • <-

סיפר כ"ק האדמו"ר ממשכנות הרועים, פה עיה"ק תובב"א. להרה"ק המפו' רבי משה מסלאוויטא זצוק"ל, בנו של הרה"ק רבי פנחס מקוריץ זצוק"ל, נולד בן בחודש כסליו.

הברית מילה נערכה בעירו סלאוויטא, והוא מיהר לשגר 'רץ' אל אביו הקדוש בקוריץ עם הבשורה הטובה, וביקש גם לשאול איזה שם יתן לרך הנולד בברית מילה.

משום מה התמהמה השליח בחזרתו, יום הברית כבר הגיע ועדיין אין האב יודע כיצד יקרא לבנו התינוק, הוא המתין בקוצר רוח מספר שעות לחזרתו של השליח, כדי שיספיק לערוך את הברית בעיתו ובזמנו. אך לאחר שעבר כבר חצות היום ולא היה שום אות וסימן מן השליח החליט שלא להמתיו עוד ולגשת לעריכת הברית בלעדיו.

והנה ברגע האחרון בטרם יצא אל הברית, והנה כרכרה מהירה נעצרת בפתאומיות בשערי בית הכנסת הגדול של סלאוויטא, ומתוכה נראה בפתאומיות בשערי בית הכנסת הגדול של סלאוויטא, ומתוכה נראה יורד בהדרו אחד מגדולי צדיקי הדור, שהופיע עתה בלא שום הודעה מוקדמת, ה"ה הרה"ק הרבי ר' זושא זצוקללה"ה, אשר תיכף שם פעמיו אל תוככי בית המדש הגדול.

הרבי הקדוש נכנס אל בית המדרש בדיוק בעת שהגבאי הראשי הכריז בקול גדול "קוואטער!", וובה של העיר הרה"ק רבי משה אבי הבן בעל השמחה בדיוק יצא מחדרו כדי להשתתף בשמחה. וכראותו בפתח בית הכנסת את הרבי ר' זושא נכנס, חרד מהרה לקראתו, וקיבל את פניו בכבוד ובאהבה גדולה.

## טיב ההשגחה

סיפורי השגחה פרטית שנשלחו לפערכת ע"י הקוראים

## יפה תלמוד תורה עם דרר ארז

סדר יומי נפתח בשיעור מוקדם על הבוקר, תפילה, בוקר טוב ופת שחרית בבית ומשם לעבודה. בלילה עוזר בבית עם הילדים חוטף עוד שיעור ונופל שדוד. מתוקה שנת העובד

ושוב קם מוקדם וחוזר חלילה. למרות היותי חרוץ ומסור התחילו לשחק איתי במקום העבודה בעקבות הקורונה על המשכורת וזה למרות שאני נותן את אותם

שעות עבודה ארוכות במסירות. למחרת פגשתי את רבי ומורי ,אחד הצדיקים הגדולים שבדור, בברית ועדכנתי אותו בנעשה ובהורדת השכר. על אתר אמר לי לעזוב את מקום העבודה וה' יעזור לי ממקום אחר מקום

שאוכל ללמוד יותר במשך היום. יצאתי מהברית בהיסוס. רוב הפעמים לא נתן לי הרב לעזוב מקומות עבודה והנה כאשר כבר

אישר לי פחדתי מהלא נודע... הלכתי משם לבית הכנסת ללמוד תורה. למחרת פגשתי חבר טוב ששאל אותי אם אני מחפש עבודה. השבתי בחיוב וסיפרתי לו מה

שהיה ומה הרב'ה הורה לי לעשות.
הוא שאל כמה הרווחתי עד כה ודאג לתת לי
את אותו משכורת בדיוק שיספיק לכלכלת
ביתי והוסיף שבכל זמן פנוי הוא ישמח
שאלמד תורה מה שיביא לו גם ברכה בעסק...
הוא התנה את הכל באישורו וברכתו של
הרב'ה. באותו הזמן לא היתה אפשרות
להיכנס לרב'ה. היה זה בזמן שאין קבלת קהל

ואין דרך לתפוס אותו כלל ועיקר. נפלאים דרכי ה', הגבאי המסור התקשר אלי אם אני יכול לשלוח לו דבר מה עבור הרב, כמובן שהסכמתי אבל הוספתי לו שבמקום להביא אליו והוא יביא לרב אקפיץ את זה ישיר לרב...

הוא שמח ואני שמחתי פי כמה וכמה, נכנסתי אל הקודש פנימה בעת רצון והרב נתן את ברכתו בשמחה ובטוב לבב...

אני היום זוכה ללמוד כמה וכמה שעות במשך היום חוץ מקביעת העיתים שלי הקבועים ואין מאושר ממני באדם שזוכה לעסוק בתורה עם דרך ארץ בהודיה להעלות כל רגע ורגע...

בעל המעשה: כ. נ.

הפעונין לזכות את הרבים בסיפור של השגחה פרטית פוזפן לשלוח אל ר' שפחה ספואלס בפקס: 15326517922

o.y.wines@gmail.com או ל:

בית המדרש נעשה כמרקחה, התרגשות גדולה אחזה בקהל, וכולם נדחפו לברכת 'שלום עליכם' לצדיק הקדוש שהופיע לפתע בעירם. בית המדרש רעש וגעש לנוכח שני הצדיקים לפתע בעירם. בית המדרש רעש וגעש לנוכח שני הצדיקים המהלכים יחדיו כשהם מחזיקים זה בידו של זה. בקושי רב הצליחו הגבאים המסורים לפלס דרך מעבר לשני הצדיקים אל מזרח בית המדרש, ואבי הבן בעל השמחה כיבד את אל מזרח בדת הרביר ושא בסנדקאות ובעריכת הברית כנהוג.

מעמד הברית מילה החל בהתרגשות גדולה, ומשסיים המוהל את מלאכתו כיבד אבי הבן את הצדיק גם באמירת הברכות.

הרבי ר' זושא ניגש בדחילו ורחימו נטל את הגביע לידו, ופצח בברכות המילה, ובהגיעו אל הפיסקה: "ויקרא שמו

רם ווהתורה



| הפשך בעפוד ד'

## טיב הלנה

אליהו רבא הביא בשם הכלבו, והוא בירושלמי סוף פ"ק דברכות, דבקריאת שמע מרומז עשרת הדברות, וע"כ צריך האדם להתבונו בהם בעת אמירת סריאת שמע. כדי שלא יבוא לעבור על אחת מהו (סי סיא מיב ססיב). בה' אלוקינו מרומז אנכי ד' אלוקיר. בה' אחד מרומז דיבור לא יהיה לך. ובפסוק ואהבת מרומז דיבור לא תשא, דמאן דרחים למלכא לא מישתבע בשמיה לשיקרא. ובפסוק וכתבתם דיבור לא תחמוד, דכתיב ביתך ולא בית חבירך. ובפסוק ואספת דגנך דיבור לא תגנוב, דהיינו שתאסוף דגנך ולא את דגן חבירך. ובפסוק ואבדתם מהרה דיבור לא תרצח, דמאן דקטל סופו שיתקטל, ובפסוק למעו ירבו ימיכם דיבור כבד את אביך. ובפסוק ולא תתורו וגו' ואחרי עיניכם דיבור לא תנאף. ובפסוק למען תזכרו וגו' דיבור זכור את יום השבת שהוא שקול ככל התורה. ובפסוק אני ה' אלוקיכם דיבור לא תענה ברער עד שקר (מיב סקיב).

ג. טוב לומר בכל יום עשרת הדברות (שרע סיא סיה), ובזה שמכוון עשרת הדברות, יוצא ידי אכוירתה (יפה ללב שם).

ד. בקריאת שמע יש רמ"ה תיבות, וכדי להשלים למנין רמ"ח, שהם כנגד איבריו של האדם. מסיים השליח ציבור ה' אלוקיכם אמת. וחוזר ואומר בקול רם פעם נוספת ה' אלוקיכם אמת, ולא יחזור ג"כ תיבת אני (סיגומיב סקיי).

ה. במקום שלא נהגו שהשליח ציבור חוזר ואומר ה' אלוקיכם אמת, מוחין בידן (מיב סקיט). ו. מה שצריך להשלים למנין רמ"ח הוא, דכתוב במדרש הנעלם, פתח ר' יהודה ואמר, כתיב, רְפָאוּת תָּהִי לְשַׁרָּךְ וְשְׁקוּי לְעַצְמוֹתֵיךָ, התורה היא רפואה לגוף ולעצמות בעולם הזה ובעולם הבא, דאמר ר' נהוראי אמר ר' נחמיה, בקריאת שמע יש רמ"ח תיבות כמנין איבריו של האדם, והקורא קריאת שמע כתיקונה, כל אבר ואבר נוטל תיבה אחת ומתרפא בו. וזהו שנאמר רפאות תהי לשריר וכו'

והנה הלא בק"ש אין שם אלא רמ"ה תיבות, ולכן תיקנו חכמים שיהא הש"ץ חוזר ג' תיבות שהם ה' אלוקיכם אמת, כדי להשלים רמ"ח תיבות על אמירת הקהל וכו' (מיב סקיו).

ו. בספר עשרה מאמרות כתב. שהש"ז לא יסיים בלחש בתיבת אמת, כ"א כשחוזר ואומר בקול רם, ובזה ימצא החשבוו רמ"ח, דאל"ה יהיה רמ"ט. אר המנהג כהשו"ע שיש לומר גם בפעם הראשון אמת שלא להפריד ביניהם, ואמת השני אינו מן המנין אלא הוא שייך לברכת אמת ויציב (מיב סקיח).

ה. כל השומעים יוצאים באמירת הש"ץ ה' אלוקיכם אמת ידי השלמת מנין הרמ"ח תיבות, הואיל ושומעין מפיו של הש"צ ג' תיבות אלו

ש. היחיד כשקורא קריאת שמע מסיים ג"כ בתיבת אמת, אבל אח"כ כששומע את הש"ץ מסיים בקול רם, אינו חוזר לומר עמו אמת, אלא מתחיל ויציב ונכון וכו' (מיב סקיו).

י. אם היחיד רוצה ג"כ לאמרם עם השליח צבור, ה' אלוקיכם אמת, אין איסור בדבר (סיג). אבל אינו אומר מילת 'אמת' לבד עם הש"ז. דזה כאומר כשמע שמע. ומ"מ אם שהה בינתיים ביו אמירתו בעצמו לאמירתו עם

יב. כתב בסדר היום מי שלא השלים ק"ש וכבר הקדים הש"ץ וסיים יותר טוב שיעמוד במקום שהוא וישתוק וישמע לש"ץ כשחוזר ה' אלקיכם אמת ואח"כ יגמור הק"ש ויועיל לו. כיוו שהוא עומד בתור ק"ש, וזה עדיף טפי מלכוון בט"ו וו"ין, וי"א שמה שמכוון לשמוע מהש"ץ באמצע ק"ש לא הו"ל כקורא למפרע רק לענין שיצא ידי חובתו אבל לא לענין דחשיב הפסק, ומה ששומע מפי הש"ץ לא הוי כקורא בעצמו, אלא יוצא י"ח מה שמוטל עליו בחיוב להשלים רמ"ח תיבות והוא קורא ק"ש כסדרו (שעית ספים). וי"א שיאמר תמיד ג' התיבות א-ל מלך נאמן, כי כשקורא כתיקונה אינו מסיים תמיד עם הש"ץ (יסור ושורש העבודה), וי"א דלפי מה שכתב בשער הכוונות, והוא שצריך להיות החזרה לפי הסדר, אם כן אין תקנה אלא או ישמע מפי הש"ץ ויתכוין לצאת אם הוא בשוה עמו, או שיחזור הוא בעצמו לאומרם (כה"ח סקט"ו). [בספר טיב ההלכה מובא מאמר נפלא בעניו זה. כל השיטות ע"פ הזוהר והמסובלים והפוססים. מאת אחי הרה"ג ר'

נכתב ע"י הר"ר מאיר רבינוביץ שליט"א

ינ. אם הוא קורא קריאת שמע ביחיד, יכוין בחמשה עשר ווי"ן שבאמת ויציב שעולים למניו צ'. והם כנגד ג' שמות ההויה. כי כל שם עולה למניו כ"ו, ועם ד' אותיותיו הרי הם ל'. ונמצא ששלשה שמות מנינם תשעים (סיג).

יד. וכדאיתא במדרש הנעלם הנ"ל, שצריך להשלים למנין רמ"ח תיבות, וע"י הג' שמות משלים למנין רמ"ח. ועם כל זה היה קורא עליו אבא, מעוות לא יוכל לתקון וחסרון לא יוכל להמנות, אלו אותם ג' תיבות דקריאת שמע שהש"ץ חוזר ואומר, שלא יוכל היחיד למנות אותם לתשלום רמ"ח כשאר הציבור (ב"י, הובא במ"ב סק"ו).

שו. ויש עוד כוונה לכוין בחמשה עשר הווי"ן, דט"ו ווי"ו עוליו בגמטריה למניו תשעים. והקריאה עצמה נחשבת לאחד. הרי הם יחד מנין צ"א, כמנין אמן, וכמנין השם בקריאתו ובכתיבתו, והוי כאילו אמר, ה' אדנ"י אמת (ס"ג ומ"ב סקי"ג).

שה. והמתפלל ערבית יחידי, יכוין שאמת עולה במקום ג' שמות הנ"ל (מינ סקייב), וי"א דבערבית יכוין בוי"ו שבואמונה (מיא סק"ג).

יז. ויש שכתבו שכל הקורא קריאת שמע ביחיד, יאמר קודם שמע ישראל, א-ל מלך נאמן, וג' תיבות אלו משלימין המנין של רמ"ח, והוא במקום אמן שיש לענות אחר ברוך הבוחר בעמו ישראל באהבה, וכן נוהגין, והוא מנהג קדוש (ס"ג ומ"ב סקי"ד).

ית. ונראה לי שמכל מקום כשקורא קריאת שמע עם הציבור לא יאמר א-ל מלך נאמן, רק יאמר אמן אחר הש"צ כשמסיים הברכה, וכן נוהגין ונכון הוא, אמנם לכתחילה יותר טוב שיסיים הברכה בשוה עם הש"ץ, ולא יצטרך לענות אמן אחריו (ס"ג ומ"ב סקס"ו).

יש. ומ"מ אין ללמוד מזה לענין אם בירך על הפרי או שסיים ברכת המוציא ולא אכל עדיין, ובתוך כך סיים חבירו אותה הברכה, שיענה אחריו אמן, דרק כאן מותר לענות אמן, משום שהברכות לא נתקנו דוקא על קריאת שמע, וברכת הנהנין נתקן על האכילה (מיב סקסיו).

## טיב התחזקות - כי אליד אתפלל

השבוע יציינו כלל ישראל את יום השנה להסתלקותו של רבן של ישראל רבינו בעל ה'חזון איש' זצוק"ל, אשר כגודל ענוותנותו והצטנעותו כך גם הייתה מצודתו הייתה פרוסה על כל העולם כולו, ממקום שבתו בבני ברק בקע אורו הגדול והאיר את שמי היהדות החרדית על פני כל הארץ, במיוחד בלתה דמותו לאחר המלחמה הנוראה כשהארץ הייתה תוהו ובוהו, הבלבול והאנדרלמוסיה שלטו אז בכל, ורק בזכות אלו הצדיקים שעמד הקב"ה ושתלם בכל דור ודור הייתה התקומה הפלאית של כלל ישראל, תקומה שאת פירותיה הברוכים אנו אוכלים עד עצם היום עדי נזכה לביאת משיח צדקנו במהרה בימינו.

משנתו של רבינו סדורה הייתה בכל דבר ובכל ענין, בהירות נפלאה והשקפה חדה, לא רק מה שהטביע בקולמוסו עלי גוויל. אלא גם כל מעשיו ותהלוכות חייו היו קומה שלימה ונפלאה. מכל מעשה ועובדה כמו גם מכל הנהגה שנהג בימי חלדו על הארץ יכולים ללמוד תורה שלמה, וכל כולו אומר דרשני. לאור זה אמרנו לעיין אך מעט במשנתו של רבינו בעבודת התפילה, כיצד אמורה התפילה להיראות ומה תכליתה.

## עשיית תפלה רחמים ותחנונים לפני המקום

תחילה נביא את מה שכתב באחד ממכתביו (ח"ג מכתב קנא): "התפילה - אם היא מצוה מעשית אצלנו, אחרי שערכו לנו אנשי כנסת הגדולה נוסח ערוך ומסודר בלתי משתנה. הנה אמנם מצוה עיונית בעיקרה וחובת הלב, וכל שלא יצא חובתה מצד הלב, לא עשה גם במעשה מאומה, שאין תפלה אלא עבודה בלבו

"הנה עבודה בכל לב, שנדרש מן האדם לפני בוראו יתברך - היא תפלה. והוא מאריך לתאר בחן קולמוסו, את המתפללים ללא כוונת הלב, וכה כתב: היסכנו תפילותיו? אוצר של מילים, צפצוף הפה, הזו מצות תפלה? לכבד בפה, והלב רחוק?! הלא יספות חטא על פשע, על לב האבן אשר לא ימס מזרם קודש. אבל עשיית תפלה - רחמים ותחנונים לפני המקום ב"ה, הוא מן השלימות היותר גדולה, והקנין היותר נבחר לאדם על

ויעויין שם שהאריר בענין התפילה. כי העיקר הוא לידע למי הוא מתפלל. להתבונו בזה. לא רק לומר את התיבות. אר לא רק לכווו את פירוש המילות. אלא לעשות את תפלתו רחמים ותחנונים. ואף יידע לפני מי הוא מתפלל.

## כיצד צריכה תפילה להיראות

שח לי איש נאמן, שזכה להסתופף בצלו הגדול של מרן החזון איש זצוק"ל, והיה מבאי ביתו, וסיפר כמה וכמה עניינים שזכה ללמוד בשימושה של תורה, יותר מלימודה (עי ברכות ז:).

בהיותו קרוב אל הקודש, זכה להימנות פעמים רבות בין אנשי ה'מנין' המיוחד שהתקיים בביתו של החזון איש. כידוע, בכניסה לביתו של החזון איש היה פרוזדור גדול, כעין 'לובי' לפני הבית, אשר שימש כ'בית הכנסת' של החזון איש. ובהיות איש שיחנו כמו 'בן בית' אצל החזון איש, השתתף בעצמו פעמים רבות באותו 'מנין' מיוחד, שזכן להתפלל במחיצתו של גדול הדור. והאריך בכמה הלכתא גברוותא שניתן ללמוד מסדר תפילתו של אי"ש אלקים קדוש, [נענין דילפיון בפ"ה דברכות (לא.) כמה הלכתא גברוותא מסדר 'תפילת חנה'].

אחד העניינים שסיפר. היה על צורת 'תפילת שמונה עשרה' של החזוו איש. כל עמידתו בתפילתו היתה באופן מאוים, כשהוא חפוף ביראה עילאה. וכדין 'העומד לפני המלך', שחידש הגר"ח זצללה"ה (פ"ד מהלי תפילה היא) שהיא כוונה המעכבת בכל תפילת שמונה עשרה. בהיותה מעצם מעשה התפילה עי"ש. - כר עמד זמו ב בריכוז עצום. עד שסיים תפילתו. וטהור לב פסע לאחוריו. שלוש פסיעות כדיו.

והעיד, שכמה פעמים בעת שסיים השמונה עשרה היה צונח על כסאו, כשהוא קרוב כמעט לעילפון, מרוב התאמצות הכוונה וריכוז המחשבה בתפילתו העליונה. - כידוע דרכו בקודש בתורה ובעבודה במסירות נפש עד עילפון כל החושים. והיה צריר להושיבו מעט למנוחה, עד שתשוב נפשו אליו, ויוכלו לפתוח בחזרת

כך עובדים השי"ת בסדר "עבודת התפילה" בכל רמ"ח איברים ושס"ה גידים! בבחינת "כל עצמותי תאמרנה"! (תהלים לה, י). אין התפילה עבודה פשוטה כלל ועיקר, כאשר צריך להעמיד את עצמו לפני המלך מלכו של עולם, בכבודו ובעצמו, ויש להתייגע בכל לב ונפש בכוונת התפילה.

ובהזדמנות אחת שח הגה"צ רבי זונדל קרויזר זצוק"ל, בשם מרן החזון אי"ש, שיגיעת התפילה שלו היתה יותר מיגיעת התורה! צא וראה עד היכן הדברים מגיעים, כי מי לנו גדול מיגיעת התורה של החזון איש!!! ואף על פי כן היתה יגיעת התפילה גדולה יותר!

#### שום תפילה אינה נאבדת

מורגל היה בפומיה דהגאוו רבי יעקב גלינסקי זצ"ל. ששאל את מרו ה'חזוו איש' זצ"ל. כיצד מוסבר דבר זה אשר נמצא לפעמים. יהודי השקוע כל ימיו בגשמיות ותאוות עולם הזה. ואינו הולר בדרר התורה ושמירת המצוות. והנה לפתע פתאום מתעורר לבו לעשות רצוו הבורא. ולעזוב את הדרר שהורגל בו מנעורים. ולקבל על עצמו עול מלכות שמים.

השיב לו ה'חזון איש': דע רבי יעקב! הרי זה וודאי שבדור הראשון כאשר ירד האדם מדרך ה', הוריו של אותו יהודי שסר מהדרך, בכו וזעקו בתפילה מקירות לבם, שישוב בנם בתשובה שלמה. ואף אשר בשעת מעשה נראה היה שלא התקבלה תפילתם, אבל האמת הוא שאין תפילה ההולכת לריק, וכל תפילה וזעקה שיהודי מוציא מפיו נשמרת בשמים, ולפעמים פועל זאת אצל הדורות שאחריהם, שפתאום אחד הנכדים מתעורר לבו לשוב בתשובה שלימה. מבלי שנראית כלל הסיבה שעוררה אותו כלל כך, והרי הוא כאילו משכוהו בכח מו השמים שישוב בתשובה שלימה.

למדים אנו ממעשה זה, שעלינו להעריך מאד כל תפילה שאנו מוציאים מפינו ולא להרהר חלילה שאין ערך ותכלית לתפילותינו. ואף אם איו אנו רואים התכלית. מכל מקום איו אנו יודעים מה יעשו עם תפילותינו בשמים. וכמה דינים וצרות מנענו בכח תפילותינו.



2/4







## טיב המערכה

## • ויסע לוט מקדם

בבית מדרשו של הרבי מרוז'ין זצוק"ל ישבו קבוצה של חסידים לעת ערב, והנה לפתע נכנס הרבי לבית המדרש, הוא ניגש בהפתעה אל אחד מהחסידים ושאלו: 'אמור נא מה עדיף יותר, רבי או חברים'? לשמע השאלה נבהל החסיד והשפיל את עיניו, אך תיכף עדור: 'חברים', הרבי חייך לשמע התשובה וחזר לחדרו. החסידים שהיו עדים לנעשה התפלאו מאוד ומיד ניגשו אל חברם בטענה, 'כיצד העזת לומר כך לרבי, כי החברים חשובים יותר מן הרבי?! ענה להם דעו לכם כי כל דברי הרבי הינם ברוח הקודש, הסכיתו

ואספר לכם מעשה:

בדרכי לכאן לנתי בפונדק דרכים ובאישון ליל מדמן ליש ם נסיון קשה בקדושה, היצר בער בי כאש לעבור עבירה חמורה, אך לפתע נזכרתי כי כאשר אבוא אל הרבי הוא יראה מיד על מצחי את אשר עשיתי, ומיד נפלו עלי פחד ובושה, אך אז ניסה היצר לשכנעני שאפשר לנסוע לרבי אחר שאינו 'קורא על המצח', וכמעט שנפלתי ברשתו, ופתאום חשבתי לעצמי הרי מלבד הרבי יש לי כאן בקלות רבי אחר, אבל חברים טובים אין זה בקלות רבי אחר, אבל חברים טובים אין זה פשוט כלל למצוא במקום אחר, וכך נמנעתי מאותה עבירה נוראה', כעת מבינים אתם מדוע אמרתי לרבי כי החברים חשובים יותר

#### והרבי?!

התורה אומרת 'ויסע לוט מקדם', ורש"י מביא מדרש אגדה: 'אמר אי אפשי לא באברם ולא באלוקיו', אברהם אבינו היה ללוט גם חבר טוב וגם הצדיק שעימו היה קשור, כל זמן שלוט היה קשור עם אברהם אבינו היה לו גם סשר עם השי"ת, אבל ברגע שהחליט לנתק את הקשר מא"א, נותק גם הקשר עם הבורא עולם, והדברים מבהילים! כמה עלינו להיזהר שיהיה לנו קשר עם צדיקים, ולשמר את הקשר, להיות במחיצתם בכל הזדמנות ואפשרות, ומי שעדיין לא זכה לקשר כזה, עליו לפעול בכל דרך ולחפש לו צדיק שיהיה לשור אליו, ולהתפשר עם צדיק, שהרי קשר עם צדיק שור אליו, ולהתפשר עם צדיק, שהרי קשר עם צדיק. שהרי קשר עם צדיק.

(עים טיב חתורה-לך לך)

אַחַר הַדְּכָרִים הָאֵלֶּה הָיָה דְכֵר יְוֹזֶה אֶל אַבְּרָם... אָבֹי טָגן לָך שְׁכָרְךְ הַרְבֵּה מְאֹד: וַיֹּאטֶר אַבְרִם טְשֶׁק בִּיתִי הוּא דַּשָּשֶׁק אֵלִיעָוֹר: וַיֹּאטֶר אַבְרִם הַן לִי לֹא נָתַתָּה זָרע וְהִבָּה כָן בִּיתִי יוֹרַשׁ אֹתִי: הַן לִי לֹא נָתַתָּה זָרע וְהִבָּה כָן בִּיתִי יוֹרַשׁ אֹתִי: וְהִבָּה דְבַר יְוֹזֶוֹה אַלִיוֹ לַאמֹר לֹא יִירָשְׁךְ זָה כִּי

אם אָשֶׁר יַצֵּא מִבּשָּיך הוא יִירָשֶׁך: (טו, א-ד) פירש"י: הן לי לא נתתה זרע - ומה תעלת בכל אשר תתן לי:

דברי אברהם אבינו ע"ה להשי"ת הם לכאורה דברים תמוהים מאוד וכמה וכמה תמיהות מתעוררים לאור ההבנה הפשוטה בהם.

א. כוונת אמרו 'הן לי לא נתתה זרע והנה בן ביתי יורש אותי' וכפי שפירש רש"י 'מה תועלת בכל אשר לי', והנה מלשון זה משמע שתכלית ההון והעושר אינו כי אם להורישם, ועל כן מאחר שאין לי זרע אין תועלת בכל אשר תתן לי, וזהו דבר שאי אפשר לסובלו, כי ללא ספק שהחפץ בעושר רוצה בעיקר להנות ממנה בעודו בחיים.

ב. ממשמעות לשונו נראה שתכלית הצורך בבנים הוא כדי להוריש להם ירושה, וגם זהו פליאה עצומה! וכי למטרה זו חפץ האדם בבנים?! וכי זה שאין לו ממון ונכסים להוריש שוב אינו צריך לבנים? חלילה לנו מלומר כזאת!

ג. גם אם נסכים לכך שיש צורך בבנים כדי להוריש להם את הרכוש, עדיין יש להבין מה פגם מצא אברהם ב'בן ביתו' 'אליעזר', ולמה לא היה חפץ שהוא יהיה יורשו.

ונראה לפרש ולומר, שהבטחת השי"ת לאברהם אבינו ע"ה 'אנכי מגן לך שכרך הרבה מאד' לא היה על הון ועושר גשמי, כי אלו לא זכו לערך בעיני אברהם, כפי שרואים אנו במדרשי חז"ל שבעודו נער החל לדרוש בעיני אברהם, כפי שרואים אנו במדרשי חז"ל שבעודו נער החל לדרוש את אלקיו וכל כיסופיו היו לענינים רוחניים, ואף שגם הצדיק נצרך לממון כדי שלא יטרד מעניני העולם הזה התלויים בעיקר בממון, בכל זאת אי אפשר לומר שלזאת התכוון הבורא, שהרי כבר היה לו לאברהם כבד די סיפוקו בממון ובנכסים, כפי שהעיד הכתוב (שיל יג.ם) ואברהם כבד במקנה בכסף ובזהב'. ובהכרח שאותה ההבטחה לא היה כלל על שכר בשמי כי אם על השגות קדושות ונשגבות, שרק עליהם שייך לומר 'שכרך הרבה מאוד'.

והנה ידע אברהם שתכלית בריאת העולם היה כדי לעשות בו מדור לשכינה, וידע אברהם שלא ישיג העולם תכליתו אם לא שיהיה הוא עצמו מאיר להם את הדרך בעבודת השי"ת, הוא השכיל להבין שהשגותיו הרמות לא נתנו לו רק לתועלתו הפרטית, אלא רצה הקב"ה שבאמצעותם יהיה הוא הצינור והאמצעי להאיר לכל בני העולם, ודרכם יבואו גם הם לידי הכרה שיש מנהיג לבירה, ושעליהם להטות שכם ולעבדו.

עוד ידע אותו צדיק, שהאי עלמא כבי הילולא דמיא (עירובין גד.) וסוף כל

490

טיב

ההודעות

Ctor.

אדם למות, על כן מוטל עליו לתור אחר אדם הראוי להועידו למלא את מקומו אחר סילוקו מן העולם, ולצורך זה היה צריך לאדם שדעתו יפה, שיהיה מוכשר להכיל כל האורות וההשגות באותה מידה שהשיגן אברהם עצמו. שהרי זוהי המידה הראויה להמשפיע.

והנה אילו היה אברהם זוכה לבנים לא היה בוחר באחר זולתו, שהרי אין מי שיוכשר לנחול את מורשת האב יותר מהבן, כי הבן הינו חלק בלתי נפרד מהאב, וכפי שהגדירו זאת חז"ל באמרם (שיובין פ:) ברא כרעא דאבוה' ובדרך כלל זוכה הבן לאותן כלים וכשרונות שיש לאביו, אך מאחר ולא זכה עדיין אברהם לבנים וראה באצטגנינות שעל פי מזלו אי אפשר לו לזכות בבנים, על כן סבור היה שחפץ הקב"ה שיתור אחר אדם שאינו מיוצאי חלציו, ועל כן סבור היה שחפץ הקב"ה והוא אחר אדם שאינו מיוצאי חלציו, ועל כן בחר באליעזר זקן ביתו, הוא זה ששהה כל ימיו במחיצתו, ובו ראה את האיש היותר ראוי לאותה איצטלא.

ואכן עשה אברהם מעשה והועיד את אליעזר למלא את ידיו במשרה זו, ולשם כך הרבה להחדיר בו כל האורות וההשגות שהכיל אברהם בקרבו, ולאחר מכן התחיל אליעזר בפועל במלאכתו כמו שאמרו חז"ל (משמם שהיה אליעזר דולה ומשקה מתורת רבו לאחרים.

אך בפועל ראה אברהם שעדיין לא זכה להנחיל את האורות לאליעזר וכתוצאה מכך לא עשו פעליו רושם כפעליו של אברהם עצמו, אז ידע אברהם שאם לא יזכה לפרי בטן לא יהיה מי שימלא אחריו.

ואז זכה שאמר לו הקב"ה 'שכרך הרבה מאוד' וכיון שהבין אברהם שרצה הקב"ה להאיר רוחו בהרבה השגות נשגבות שעדיין לא זכה בהם, וידע כי עליו להנחיל אור השגותיו להבריות, מצא הזדמנות לתנות את צערו על זה שאין לו בנים, ולכך אין תועלת בכל אלו ההשפעות, כי לא יזכו אלו לנצחיות מאחר שאין מי שיכול להכילם ולהנחילם להדורות הבאים, כי אין לו בן הראוי לשמש במקומו אחר הסתלקותו, ואילו אליעזר שאותו הועיד לכך בלית ברירה אינו מוכשר לזה כדבעי.

ואז הבטיחו הקב"ה בבנים באמרו לאברהם שאינו נתון תחת המזלות, ואין אליעזר יורשו האמיתי, כי אם זה אשר יצא ממעיך ויהיה כחלק בלתי נפרד ממך, והוא זה שיזכה להכיל את כל ההשגות, וימלא תחתיו להפיץ האמונה בקרב הגוים.

על פי האמור יובנו דברי חז"ל (תוא דמיאליהורבא כהב): 'חייב אדם לומר, מתי יגיעו מעשי למעשה אבותי, אברהם יצחק יעקב', כי זה המאמר קשה מאוד להבינו, כי מי הוא זה שיכול להשיג מעלתם הטמירה של האבות הקדושים, ואיך יעלה על דעת איזה אדם שביכולתו לזכות למדרגות רמות כעין אלו?

אך על פי אמרינו יש לפרש שלא כיוונו חז"ל שישתוקק האדם להשיג מעלת האבות הקדושים, רק לזאת ישתוקק שיזכה גם הוא להמשיך כל השגותיו בידיעת השי"ת ובעבודתו לבניו אחריו כדרך שזכו האבות הקדושים, כמו שרואים כאן שזכה אברהם למסור כל השגותיו ליצחק, וכן יצחק הוריש את מורשתו ליעקב.

כי זהו תכליתו של כל אדם שיש לו בנים, לעבוד ולהשריש בהם את כל חושיו והרגשיו הרוחניים, כדי שימשיכו הם בדרכו לעבוד את השי"ת, ובכך יזכה לבחינת חיים גם אחר עלותו לעלמא דקשוט.

ניתן לשפוע את שיחותיו של פורנו ורבנו שליט"א 0 בפספר פיוחד וישיר באידיש: 2951321 - 073 בלשון הקודש: 2951320–073

יו"ר הוועדה הרוחנית: ר' יעקב רבינוביץ | עורך: ש. גולדשטיין



לחייבו שיהרג ולא יעבור אף בשב ואל תעשה, של ג' העבירות או דסגי באיסור בלבד כדי לפ"ז דפסקי הרמ"א צדקו יחדיו לשיטתו.

לעשות מעשה אז הדין יהרג ואל יעבור, נמצא פסק בזה שם כהתוס' דרוקא כשאומרים לו

זי. ולאור דברים אלו התגלגלה זכות לידן. זנ

אך לשיטת התום, וסיעתם דס"ל דרק כשיש

מעשה איסור בקום ועשה אז הדין הוא יהרג

על לפני עור ואמריגן דדעתו הוא דכיון דהוא

העולה מהגנת וורדים דהוא ס"ל דב"ג עובר

זלק מגוף המצוה לכן יש מקום לומר דגם בני

נימא דלפני עור הוי חלק מגוף המצוה (כפי ואינו מגוף המצוה, נראה לומר דבר חדש, **דאי** אלא דין כללי של איסור לפני עור כשלעצמו

על שבע מצות ב"ג אלא דזה כלול בגוף נח מצווים על זה, ואין זה איסור שמיני נוסף

לפי דברינו כל הצד לומר שעכו"ם יהיה מצוה

ילפ"ז לכאורה צ"ב בדברי הפרדס יוסף, דהא

כצד שלפני עור נכלל בגוף המצוה. והדבר

דעכו"ם מצוין על לפני עור הוא רק אם נאמר

זלק מגוף המצוה, והא תינח באותן ז' מצות על לפני עור הוא רק להצד שלפני עור הוי

שמצוה עליהן,- יש מקום לומר דמצוה על

ייהרג ואל יעבור משום לפני עור.

עבירות דהוא חלק מן העבירה עצמה חייב

הרג ואל יעבור כיון דאין זה חלק מהמצוה

נמו"י) דעל לפני עור בג' עריות חמורות אין:

ב. והנה במש"ט הראשונים (ריטב"א ר"ן

ליהרג ולא לעבור.

האיסור של ג' עבירות יהרג ואל יעבור אף

די מעשה או בלי מעשה) נמצא דמחמת חומר: מרלא חילק הרמב"ם בין כשעשה העבירה על

ללא מעשה שפיר נימא דגם לפני עור דהך ג'

חלק על דיוקו של הגר"ח וס"ל דאין ראיה בהרמב"ם לדעת מרן הגר"ח, (ומרן בחזו"א ד. ומעתה אמינא דבשלמא להגך קמאי דס"ל

על עריות כלול בזה שלא יעברו גם אחרים

יש מקום לומר דשייך לגביהם דמה שנצטוו דעריות דבזה מצווין גם אברהם ושרה, א"ט

על העבירה של עריות ומי שמכשילן בזה

עובר על לפני עור.

לגלוי עריות אינו בדין יהרג ואל יעבור, וזה העבירה בפועל ממש, משא"כ כשהוא רק גורם מראשוני תלמידיו של רבי ישראל סלנטר יסור זה שיהרג ואל יעבור בג' עבירות משנת תשו' שנה ז' חוברת עב') שכתב ג"ט בילדותי דאשכחן עתה בס"ד (בירחון הפוסק בוילנא ובתל אביב, שזכיתי ללמוד מפיו וצוקללה"ה) – ראש ומייסד "תפארת בחורים" (ישראלי) זצ"ל - (בן הגה"צ רבי ישראל הלוי מורי זקני הגה"צ רבי יחיאל הלוי סרואלום למצא מציאה רבתא לדובב שפתי ישנים של החמורות נאמר רק כשאונסין אותו לעבור

היה ההיתר של אברהם אבינו לומר על שרה לחייבו ליהרג ולא לעבור, א"כ אף אי נימא אל יעבור ולא סגי בחומר האיסור בלבד כדי:

יכול להיות לכל היותר רק כאיסור ג' עבירות ללא מעשה, ובזה הא אמרינן דליכא לא עשה מעשה עבירה של עריות בקום ועשה, לפני עור הוא חלק מהעבירה אבל סו"ס הרי הרג ואל יעבור. ודו"ק היטב בזה.

היה הדין דיהרג ואל יעבור אף דהוה רק לפני עור בג' עבירות, מ"מ י"ל דנראה דתליא ילכאורה לפ"ז צריך להיות דבישראל כשאונסים אותו להכשיל בג' עבירות הרין יג. אך נראה לענ"ד דאף דלכאורה כאמור

מצינו מחלוקת בראשונים אי מאי דמחייביגן

דהא כל הסיבה לומר דשייך כלל בלפני עור הוא רק אם נימא דחומר העבירה כולל גם

העכו"ם בק"פ **מאי שיאטה דידיה להאי לאו,** מצוות בני נח, משא"ט בלאו דלא להאכיל את שאחרים לא יעברו עליה, וזה שייך רק בשבע

איך נחייבו שהכשיל את הישראל בזה.

על לפני עור בעבירה שהוא אינו מחוייב בה,

באשלי רברבי.

להאכיל קרבן פסח לנכרי, האם יש מקום הוא ציווי מיוחד רק לישראל ועליו רמי שלא אך הגע עצמך אם נימא דלאו דלא תאכילום

לומר שעכו"ם המכשיל לישראל בזה יעבור

ולא לעבור בעינן דוקא מעשה בקום ועשה

ברוך שכוונתי לדבריו. אשתו "אחותי היא".

ובפלוגתת הראשונים אי בכדי לחייב ליהרג מכשול יעבור ואל יהרג אפי' בג' עבירות. קנז' רכתב דעל לאו דלפני עור לא תתן טו. ולפ"ז יבוארו לנו היטב פסקי הרמ"א בסי

משמע דחולק על זה וס"ל דבכל גווני יהרג ואל יעבור בגלוי עריות וכן ביתר ג' עבירות. כלל דיש נפקא מינה בין אם עשה מעשה או כלל דיש נפקא מינה בין אם עשה מעשה או שאנסוהו שיזרקו אותו על תינוק ויהרגהו, אמנם דעת הרמב"ם וכפי שיסד זאת בחדושי -רק בקום ועשה בג' עבירות יהרג ואל יעבור. המאור ובמלחמות בסנהדרין (יז' ב' יח' א' כבר הביא שם דנחלקו הראשונים בזה בבעל' ה' הלכה א' דכיון דהרמב"ם סתם ולא הזכיר רבינו חיים הלוי על הרמב"ם הל' יסוה"ת פ' ב' פסחים כר' ב' ועוד כמה מקומות) כצר א' התוס' ס"ל בכמה דוכתי בש"ס (סנהדרין עד" עבירות יהרג ואל יעבור.

> עור כשמכשיל לישראל בעבירה ששייכת רק מותר, דלא אמרינן שעכו"ם יחוייב בלפני ועיי' תוס' שבת ג' א' ר"ה בבא דרישא פטור

ייהרג ואל יעבור הוא רק כשעשה מעשה נידיים מחמת חומר האיסור גרידא בהגך ג' העבירה ביריים, או אף היטא דלא עשה מעשה

דיהיה שייך ביה לפני עור כיון דהוה עבירה שהכשילו את פרעה ואבימלך, זה ניחא שפיר יא. ואמנם מה שהקשו לגבי אברהם ושרה

ה' הוא נכלל בכלל אבזרייהו דכל מצוה ומצוה. ורק על הצד הזה דהוא נכנס בתוך התם שבע מצות נצטו בני נח, ואם איתא תמניא הויין, ואסברא לה רבא דאפשר דקדוש מאי דאיבעיא לן בגמ' סנהדרין עד' ב' אי ב"נ י. ומעתה הרי הדבר ברור דאף אם נימא המצוה היה צד לגמ' לומר דעכו"ם יהיו מצוין על קידוש ה', משא"כ לגבי לפני עור. מצוה על קדושת ה' או אינו מצוה, אקשינן משום דהא רק שבע מצות ניתנו לבני נח,

לומר דעכו"ם יהיו מצווין על לפני עור.

התורה רח



אותו איסור.

שמצוה עליו ב"ג שגם אחרים לא יעברו על

לפני עור באותן מצות דזהו גדרו של האיסור

עור, ואולי בתירוצא בתרא סבירא להו דגם רלתירוצא קמא ודאי גוי אינו מצוה על לפני (יעוי' בתום' ע"ז טו' ב' ד"ה לעובד כוכבים ב"ג עובר בלפ"ע במצוות דיליה). בעבירות דיליה.

כאשלי רברבי באם בב"ג איכא לפני עור

אף דהוה קודם מתן תורה, לכאורה לא קשיא ברם אם נחשבם כבני נח הרי הקושיא תליא מכח לאו ד.,לא תעמוד על דם רעך", ועשה של ,,והשבותו לו" אע"פ שעוברת אלאו דלפני פקו"ג, וגם שרה מצווה להציל את אברהם רהא כל התורה כולה ניתנה להירחות מפני יכיון דהוה הצלה לחיי אברהם דלולא זה ר. אמנם בעצם מאי רקשיא להו לקמאי רעברו דלטאורה אם גדון את אברהם ושרה כישראל אברהם אבינו ושרה על לפני עור, נחזי אגן יהרגו אותו לא איכפת לן דיעברו אלפני עור עור. וא"כ מיושב שפיר.

דברי אברהם ושרה דהיא מותרת לפרעה לאבימלך משום ראינה אשת איש נחשבי קשיא ליה להאמרי נעם דגם בזה שיצא מתון חזינן דזה נחשב כמאכילו ממש. ואמטו להכי שמטשילים אותם. מאיסור זה... ע"כ.

רהוי מאכילו בידים דדלמא הקשן היה נזהר ולענין להמעות לקטן ולומר לו על דבר... איסור שהוא היתר נראה לי דפשיטא דאסור

ג. והנה בעצם החדוש של האמרי נעם דיש המל"מ בהל' מאכלות אסורות פ' יז' הלכה כז' כמכשיל בדבר עבירה יש ללמוד גם ממש"כ שהוא מותר ודיינינן את מי שמכשילו איסור בזה שאומרים לאדם על דבר אסור בסופו וז"ל:

אנוסה כאמור).

ממילא לפ"ז היה אפשר לומר גם בנדון דידן דכיון דאברהם אמר אחותי היא הרי שהמצרים לא יעברו על איסור א"א וכמוש"כ הרמב"ם, אך לא ניחא לן לרחוק זה ברבריו, הואיל ודימה להיתר אסתר במרדכי מחמת דהיתה וזה כוונת האמרי נועם ....וי"מ אנוס הוא...".

בקובץ שיעורים להגאון הקדוש רבי אלחנן איסור בני מעיים לבני נח.

ז' טתב דהבר ארמאה היה חייב מיתה מחמת '. ואמנם כן בשו"ת בית יצחק יו"ד סי' לז' אות

באיסור עריות על לפני עוור.

ואת לדעתו מוכח מהגמ' דגם זה אסור ועובר על "לפני עוור", וא"כ ק"ו דאיסור עריות באיסור להאכיל לגוי קרבן פסת,- איסור זה רמיא רק על ישראל ולא על בני נח, ובכל הבר ארמאה היא מחמת שהטשיל ישראלים באמת דהקושיא כאן על אברהם ושרה היא דאסור הן לישראל והן לבן נח יותר ברור דשייך דיעבור הישראל המכשיל בן נח אלימתא יותר דהא כפי ההנחה דסיבת הריגת בזה שאמרו לו דהיא מותרת לו וכנ"ל.

איזה שהוא יהודי בכל מקום שהוא לא יגיע את המצוה שאינו מחוייב לעשותה כשהוא נפקו"ג, אלא רמיא על כל ישראל כולם שימות בהם, דאין זה רק דין על מי שעושה

לפקו"נ ע"י עשיית המצוה.

מינה להיתר פקוח נפש "וחי בהם"- ולא אשר יעשה אותם האדם וחי בהם" דדרשיגן לו' לגבי מה שנאמר בתורה "אלה המצוות לדוגמא רחוקה כמוש"כ הרוקח הל' מילה סי'

יראש הישיבה דפונביז' רבי יוסף שלמה כהנמן מטו בה משמיה דמורי ורבי מרן הגאב"ד'

> איך הכשילו אברהם ושרה את מלך מצרים ילפי דברי הפרד"י מוכח מהגמ' דגם ב"ג מצוה על לפני עור. – וא"כ זהו יסוד קושייתו של האמרי נעם דכיון דב"ג מצוה על לפני עור אוהרתם זו היא מיתתן.

ב. או דזה נכלל בכל מצוה ומצוה שמחוייבים

תתן מכשול.

בה גם ראחר לא יעבור עליה.

א. אם הוה איסור נפרד בפ"ע דלפני עור לא

איסור לפני עור:

יש מקום לתרץ לפי מאי דיש לחקור ביסוד

לפני עור, והא רק שבע מצות ניתנו לבני נח מהיכא תיתי לחדש שאצל ב"ג יש איסור דבאמת כבר הקשו האחרונים על הגנת וורדים

יביניהם לא מצויה מצות לפני עור?י

זמאכילו בקרבן פסח באיסור צ"ב, וכפי הוא משום לפני עור דהכשיל את הישראל הפרדס יוסף והוכחתו מגמ' פסחים דלדבריו י. אך באמת כד דייקיגן שפיר גראה דדברי

שיבואר להלן.

ANOLL בשנודע שהוא נכרי ע"י רבי יהודה בן בתירא לישראל להאכיל קרבן פסח לב"ג.-כהשיטות דב"ג מצוה על לפני עור (וכן דעת זפמ"ג בגנת וורדים כלל מג'), **ואצל ב"נ** כתב דלפי דבריו שפיר קמלוהו מחמת **קשלוהו**, והקשו האחרונים אמאי קשלוהו, אמר דהוא נכרי ואכיל קרבן פסח, ולבסוף אכיל פסחים בירושלים משום דהשעה ולא כגמ' פסחים ג' כ' בההוא בר ארמאה דהוה כתב דלפי דברי הרמב"ם **יבואר מאי דאמריגן** שהכשיל אותם בלאו דבן נכר

דכתב בפי טי הלכה ז' מהל' קרבן פסח וז"ל: המאכיל כזית מן הפסח בין מפסח שני למומר הרמב"ם בפשטות דהאיסור על המאכיל זערל האוכל או על הישראל המאכיל. **ושימת** מי רמי איסור אכילת קרבן פסח לערל אם על ל**הכשיל בעבירה**, דהנה נחלקו הראשונים על יגם ב"ג מצוה על לפני עור ואסור לו ד. ומצאתי בס' פרדס יוסף שרצה להביא **ראיה** לע"ז, או לגר תושב או לשכיר, הרי זה עובר בלא תעשה...ע"כ.

מידי דעביד בה עבירה או תקרובת לעבודה ואע"ג דבמכירה לנכרי או להשאיל ולתת לו.. ו' ב' ד"ה ואע"ג דבמכירה וז"ל:

ת. ואשכחן פתרא לזה בחדושי הריטב"א ע"ז

הוא משום דגורם עשיית תועבה ותקלה

ובחזו"א יו"ד סי' סב' ס"ק ז' כתב שהאיסור

צוקללה"ה כצר ב'.

משו"ע ברמ"א שם גראה פשוט דאין מקום

רלפי דעת הגך קמאי וכפי שנפסק דלפני עור לא תתן מכשול יעבור ואל יהרג. וג"ע וש"ד אע"פ שאין בו מיתה רק לאו א' ברמ"א שם וז"ל: וכל איסור עבודת כוכבים יכן איפסקא להלכה בשו"ע יו"ד סי' קנז' סעי' בעלמא צריך ליהרג ולא לעבור, אבל אלאו

טצר א' או דהוה דין בפ"ע דלפני עור לא תתן בישראל הלאו דלפני עור הוא חלק מן המצוה ט. הרי דשקלו וטרו קמאי בהשאלה אי מכשול כצד ב' והכריעו דאין זה נכנס בתוך

לאו בע"ז בלחור איירי אלא כולל הוא כל אלא משום ולפני עור לא תתן מכשול, והאי אבל קואקי ודמונקי דיהבי להו ליכא איטורא ידבק בידך מאומה מן החרם" דאיירי בע"ז, עבורה לאתהנויי מינה דאיטא משום "ולא אבזראה דע"ז אלא בלאוין המיוחדין בהן טגון בר"ה היכא יהביגן להו וז"ל: ...י"ל דלא מקרי וכן הוא בנמו"י סנהדרין (ח' א' מדפי הרי"ף) המצות ולא מקרי אבורהא דע"ז. ע"כ.

מש"ה כיון דלהנאת עצמן וליכא חלול ה' כלאו שהוא מיוחר לע"ז אלא משום לפני עור להנאת עצמן שאני, אלמא ראפי' בע"ז להנאת עצמן שרי, י<mark>"ל דבהשאלה זו אינו עובר עליה</mark> פי' מיני מחתות היטא משאלינן להו, אלא וז"ל: ...וא"ת הרי אמרו בפי בן סורר ומורה וכן בר"ן פסחים פ' כל שעה (ו' א' מדפי הרי"ף) לא תתן מכשול שהוא כולל כל המצות... (עד' ב') דאי לא תימא הכי הני קאקי וסימונקי יעבור ואל יהרג עכ"ל.

שאני איסורא דלפני עור דלא מיחד לע"ז אלא לאו כולל הוא לכל האיסורין, ולא רמושליגן להו משום דלהנאת עצמן שאני **מיוחד לע"ז**, והיינו הנהו קוקי ודומאנקי אמרינן יהרג ואל יעבור אלא כשהוא איסור , אביזרא אפי. להנאת עצמן יהרג ואל יעבור אע"ג דקיימא לן (סנהדרין עד' א') דע"ז וכל מקום אין כאן בשביל כך יהרג ואל יעבור, כראיתא התם בסנהדרין (שם ב').ע"ט.

> ילפ"ז אין ראיה לחדושו של הפרדס יוסף רמשום לפני עוור הרגו את הבר ארמאה. יערייש.

כמקח טעות נמצא דמאי ראכל הוי גזילה דמינויו על הק"פ הוה בטעות ממילא דינו סרמן הי"ד. כתב דמשום גזל אתי עלה, כיון

זרה איכא משום לפני עור דבר תורה, מכל

# מתורתו של מורנו הרב הגאון רבי נחום שיינין שליט"א

לע"נ הרבנית הצדקנית **טובה גיטל** בת הרה"צ ר' הלל כהן זצ"ל, שמסרה נפשה על תורת בעלה יבלחט"א

## לפני עור כבן נח

"אמרי נא אחתי את למען ייטב לי בעבורך וחיתה נפשי בגללך" (כראשית פ' יב' פסוק יג')

א. והקשה בספר אמרי נעם (והר' משה דיליישקאש (נדפס קרימונה שכו' לפ"ק)) וז"ל:
אמרי נא אחותי את וגו'. תימה איך עבר אברהם אלפני עור לא תתן מכשול – דהא בני נח נצטוו על העריות, דהא קיימא לן יהרג ואל יעבור – ונהי דאיהו לא עבר מ"מ מחטיאם הוה...

(ותירץ) נימא שגירשה באותה שעה....ע"כ. ונראה דשאלה זו היתה קשה גם לר"ח (הובא ברבינו בחיי לקמן) ולכן הקשה דכשהגיע אברהם לגרר אמר אל שרה אשתו (פ' כ' פסוק ג'),,אחותי היא" איך הכשיל אברהם את אבימלך שאמר שהיא אחותו, וז"ל:

...וכתב רבינו חננאל ז"ל כי עכשיו כשבא... בגרר גרשה, לפי שהיה ירא שמא יהרגוהו אם היה אומר שהיא אשתו, ואעפ"כ לא הניחו ה' ית' שיפרד ממנה ולא הניח את הצדקת אצל הרשע, "כי לא ינוח שבט הרשע על גורל הצדיקים".

וגרושין הללו היה מפני הפחד, וזה שאמר הש"י והיא בעולת בעל, שלא גרשה רק מפני הפחד כי אנוס הוא, ונמצא שאין הגרושין גרושין גמורין, וזהו שאמר אבימלך הגוי גם צדיק תהרוג, כלומר הגוי שאין לו זה הדין אלא אפי' אנוס גרושיו גרושין, ועוד שהוא צדיק שלא קרב אליה תהרוג, ולא עוד אלא שהוא אמר לי אחותי היא, והיא גם היא אמרה פעם אחר פעם אחי הוא, בתם לבבי לקחתיה נבנקיון כפי – שעדיין לא קרבתי אליה. ע"כ.

הרי לנו דגם ר"ח קשיא ליה דאיך עבר אברהם אבינו בלפני עור ותירץ גם הוא דגירשה,-ממילא הויא פנויה ולא הכשיל באשת איש.

ב. (ובספר אמרי נעם תירץ עוד תירוץ וכתב
 וי"מ דאונס הוה, כדאמרינן גבי אסתר מחיקו של אחשורוש לחיקו של מרדכי. ע"כ.
 וצ"ע רב, דבשלמא מה שכתב נימא שגירשה באותה שעה זה מיישב דלא הוה לפני עור משום דהוה פנויה ולא א"א.

אבל מה שכתב אחר כך וי"מ דאונס הוה כדאמרי' גבי אסתר זה רק מבאר אמאי לא נאסרה שרה לאברהם כדין א"א שזינתה, אבל איך מתורצת השאלה איך עבר אברהם אלפני עור, דהא זה ברור דלגבי פרעה הוי עבירה של עריות דנהרג עליה א"כ מה יציל את פרעה מאיסור א"א מה דבא עליה באונס. וה' יאיר עיני.

ואף עם כל חומר הקושיא אכתי דוחק יהיה לומר דכוונתו דפרעה נחשב כאנוס הואיל ואברהם אבינו אמר אחותי היא פטור ממיתה שבסק הרמב"ם בפ' י' מהל' מלכים הלכה א': בן נח ששגג באחת ממצותיו פטור מכלום ... במה דברים אמורים בשגג באחת ממצות ועבר בלא כוונה, כגון שבעל אשת מבירו ודימה שהיא אשתו או פנויה... ע"כ. ובחלקת יואב או"ח סי' א' חדית לן (לגבי מכשיל קטן) דעובר על לפני עור רק היכא שמכשיל לחבירו באופן שנחשב לו לעבירה, אבל היכא שחבירו אנוס דאין צריך אפי' אבל היכא שחבירו אנוס דאין צריך אפי' כפרה... לא שייך לפני עור במקום אונס דלא

נעשה מכשול כלל.

לתגובות, קבלת העלון, פולמוס ושיעורים בצפיה msanachum@gmail.com לשמיעת שיעורים פולמוס ושיעורים בצפיה





## ותלמדם חוקי חיים - פרק כ"ד החזק במוסר אל תרף (א)

## מוסר - המחנך הטוב ביותר

אחד הדרכים עליהם ממליע רבינו כעיצה נכונה, לחנך את הילד ליראת שמים, הוא על ידי לימוד עם הילד מתוך ספרי מוסר. אין הכוונה כאן להטיף לו מוסר ולא לחנך אותו בצורה מוסרית, אלא כפשוטו, ללמוד עמו מתוך ספר מוסר שיחדיר בו יראת שמים ומדות טובות.

עצה זו מייעץ לא אחת רבינו שליט"א להורים השואלים, על ילד שלא מתנהג טוב, וקשה איתו בבית, או במוסד החינוכי, כי 'לימוד המוסר עם הילד, אפילו צעיר בגיל שבע, משנה הרבה ומשפיע על הילד'.

והוסיף שני דברים, א. כדאי ללמוד עם הילד ספרי מוסר קלים כדוגמת אורחות צדיקים: ב'. לקבוע עמו כל יום קביעות לזה, אפילו חמש דקות, אבל שיהיה בכל יום ולא להפסיד ימים.

הוראה דומה אמר רבינו לאיש חינוכי בישיבה מסוימת, שבא לשאול על בחור שנראה שהוא יורד ברוחניות והם אובדי עצות איך לנהוג איתו, רבינו הורה לו ללמוד עמו כל יום במשך זמן קצוב מספרי מוסר, ובס"ד חיש מהר ראו את השיפור בהתנהגותו.





#### תצא מפה מהר!

בימינו, דור הקל והמהיר, מבקשים פתרונות 'מיידים' לבעיות, לימוד המוסר נראה לאנשים פתרון רחוק, אולי אפילו 'לא מקובל', אבל רבינו סבור כי זה פתרון - אולי איטי- אבל יסודי ואמיתי מאוד.

כידוע, אביו של רבינו מרן הגר"י קניבסקי זצ"ל, התחנך באסכולת נובהרדוק, מתורתם של בעלי המוסר, ולאורך כל חייו היו לו הנהגות שלקח משם.

וכך סיפר רבנו: שאביו היה בצעירותו יתום מאב, ובאו אנשי נובהרדוק וביקשו ליקח את היתום יעקב ישראל וללמוד איתו בישיבה, אמא הצדקת שמחה מאד, כי מחמת העניות שהיתה אז, לא הי' לה אפילו אוכל בעדו...

ואכן הוא הלך ללמוד בישיבה והיה בא כל חצי שנה הביתה לבקר את אמו, עד שפרצה המלחמה (מלחמת העולם הראשונה), ואז לא המשיך באותה ישיבה.

ואח"כ הלך ללמוד בנובהרדוק, והמשיך רבינו לתאר: פעם אבא מרן ז"ל סיפר לי שזוכר איך שחתנו של ר' יוזל - ר' אלתר שמולביץ סטוצינער (אביו של הגאון הנודע ר' חיים שמואלביץ זצ"ל מרבני ישיבת מיר ירושלים) הי' ראש ישיבה שם והיה מדבר גם בזמן 'סדר מוסר' בלימוד עם הבחורים.

ופעם באמצע בהמ"ד כשחמיו ר' יוזל הבחין בזה, הוא הרים הנעל שלו. והלד אחריו וצעק שיצא מבית המדרש, כי לא הסכים שבאמצע הסדר-מוסר הוא ישוחח בלימוד עם הבחורים, ואחרי זה סידר לו משרה ברבנות, כי היה תלמיד חכם וגאון מופלג.

והוסיף רבינו, 'אם הי' צריך לעשות כך או לא, זה דבר אחד, אבל אבא היה אומר שבטוח שכולם היו לשם שמים'.



**כוונתם לשם שמים.** חתן רבינו רבי שרגא שטינמן מוסר וועד לחבורת המוסר 'משיבת נפש' בראשות הגאון רבי ישעיהו כהן מירושלים

#### מוסר אישי

מעניין לעקוב אחרי הנהגת רבינו עצמו, בלימוד בספרי המוסר.

כי הנה המשנה ברורה (סימן א' ס"ק י"ב, הביאו רבינו בשונה הלכות) פוסק הלכה למעשה צריך האדם לקבוע לו עת ללמוד ספרי מוסר' בכל יום ויום אם מעט ואם הרבה כי הגדול מחבירו יצרו גדול הימנו'.

אמנם בתשובה לשואלים אמר רבינו כי לימוד ספרי מוסר אינו מוכרח להיות דווקא מתוך מה שנקרא ספרי מוסר, כי גם בגמרא ומדרשים יש לא מעט מאמרי מוסר ותוכחות מחז"ל הקדושים, והם מעוררים את האדם להנהגות ישרות ומדות טובות לא פחות מספרי המוסר הקבועים.

אלא, שכל אדם צריך לבחון את עצמו מה משפיע עליו, ואם יש מי שבסדרי הלימוד הוא לומד מדברי חז"ל ומרגיש בעצמו שזה מעורר אותו לעבודת ה' ובין אדם לחבירו, שוב אינו צריך להוסיף ללמוד עוד ספרי מוסר נוספים.

ומי לנו גדול מהנהגת רבינו שליט"א עצמו שבדרך כלל לא קבע לעצמו לימוד יומי בספר מוסר, אלא הנהיג את עצמו עם מוסרי חז"ל הכתובים בגמרות ומדרשים בהם הוא לומד מידי יום.

גם עם ילדיו שלו, לא למד רבינו באופן קבוע בספר מוסר. יתכנו כל מיני סיבות לכך, אין אנו מוסמכים להסביר פרשנות, אך זו היתה

נסייג, כי אין בדברים אלו חלילה כדי לשנות או להפחית מסדרי המוסר הנהוגים בישיבות הקדושות, מדור לדור, אותם אין להזיז בכל רוח שבעולם!

ותחת אחד השיחים סיפר רבינו כי אביו מרן זצוק"ל היה לומד כל יום בספר מוסר, אבל אצל מרן החזון איש לא ראה שלמד בקביעות בספרי מוסר (ובהשקפת עולמו של מרן החזון איש אודות הלימוד בקביעות בספרי המוסר אין כאן המקום להאריך).



במעמד שנערך ע"י ארגון המוסו 'אורחות יושר' במעונו. לצידו, מרן הגרי"ג אדלשטין שליט"א

## <u>קשר עם בעלי מוסר</u>

עם זאת מעניין כי יש לו לרבינו הערצה מיוחדת לתורתם של בעלי המוסר. גם בחדרו בעליית הגג שבביתו הוא הקדיש לא מעט מדפי ספרים בארונו, לתורתם| של בעלי המוסר בדורות האחרונים, וכבוד גדול נהג בבעלי המוסר שהכיר.

כשלמד רבינו בבחרותו בישיבת לומז'א בפתח תקוה, כיהן שם כמשגיח הגאון הצדיק רבי אליהו דושניצר זצ"ל, שרבינו העריצו מאוד באופן אישי, והיה לו קשר מיוחד איתו, ואחרי פטירתו אף סייע בהעתקת והדפסת חידושי תורה לספר 'נחלת אליהו'. חלק מהשיחות שאמר אז בישיבה, רגיל רבינו לחזור עליהם מעת לעת.

גם עם המשגיח בישיבת לומז'א הגאון| רבי דוב זוכובסקי (המכונה גם 'רבי בערל יאנובר') היה לרבינו קשר חם, והוא מצטט משמו מספר מאמרי מוסר שהוא היה אומר בפני הבחורים.

גם את המשגיח הנודע מפונבי'ז הגאון רבי יחזקאל לוינשטין זצוק"ל הכיר רבינו, והזכיר אודותיו לא פעם. בשנים המאוחרות, נעשה נכדו הגאון רבי אליעזר גינזבורג זצ"ל חתן אצל אחות רבינו, הרבנית ברמן ע"ה.



המשגיח רבי אליעזר גינזבורג זצ"ל מזמין את רבינו לחתונת אחד מילדיו



המשגיח הגה"צ רבי אורי ויסבלום אצל רבינו שליט"א

ניתן לתרום גם במכשירי "קהילות" ו"נדרים פלוס" בבתי הכנסת,

יש ללחוץ על לחצן 'קופות נוספות' ובחיפוש 'דברי שי"ח', או בטלפון:

נדרים פלוס 03-7630585 שלוחה- 1586 קהילות 073-2757000 שלוחה- 4310

ig0533145900@gmail.com אונירת קשר: ש

רבי יהודה הנשיא 52 בני ברק 077-2092005 - 053-3145900 -





ממרן רשכבה"ג שר התורה הגר"ח קניבסקי שליט"א

לעילוי נשמת פ"ה ישראל אלימלך בה"ר חיים שלמה זצ"ל (הלפרנד) נלב"ע ללא שזכה לזש"ק תנצב"ה

גיליון מס' 403 פרשת לך לך תשפ"א שנה תשיעית

## כי את כל הארץ אשר אתה רואה לך אתננה ולזרעך עד עולם (י"ז ט"ו)

כשעלתה ההצעה להקים את הישוב 'קרית ספר' במודיעין עלית, בקש מרן הגרא"מ שך זצוק"ל שיבדקו איך נחשב המקום מבחינה הלכתית, והאם מבחינת המציאות המקום נחשב אצל ראשי הממשל לארץ ישראל. פרנסי העיר פנו אפוא לראשי הממשל ולגורמים האחראים על שרות הבטחון, והללו השיבו להם כי השטח נחשב כ'שטח בשלטון ישראלי' [כי הוא מגן על שדה התעופה], וכי אין כל כונה למסרו בעתיד לערבים, אף שהוא קרוב מאד אליהם. אחרי זה פנו אל רבנו שליט"א, ובדק זמן מה את הנושא, עד שהכריע כי מבחינה הלכתית בודאי נחשב (שבענו מטובך) המקום לארץ ישראל.

## יומא טבא לרבנו הופיע ויצא לאור







רבינו מודה במאור פנים מיוחד, להג"ר יונה טורצין זצ"ל על הלולבים הארוכים שהביא

## שו"ת על הפרשה ∞

## "ונברכו בך כל משפחות האדמה" (י"ב ג')

פרש"י, אדם אומר לבני תהא כאברהם. צ"ב אמאי אין אנו נוהגין היום לברך תהא כאברהם, אלא מברכים ישימך כאפרים וכמנשה.

תשובה: זה נאמר על הגויים.

## "ויעבר אברם בארץ עד מקום שכם" (י"ב ו")

פרש"י, עד מקום שכם להתפלל על בני יעקב כשיבואו להלחם בשכם. מה הענין ללכת להתפלל על בני יעקב דווקא בשכם, ומדוע לא יכל להתפלל מיד כשנכנס לארץ ישראל.

תשובה: **התפילה במקום המעשה מקובלת יותר.** 

## "קום התהלך בארץ לארכה ולרחבה כי לך אתננה" (י"ג י"ז)

מאי נפק"מ לאבות שקבלו את הארץ, והרי ממילא לא השתמשו בה עד שנכנסו ישראל לארץ.

תשובה: מצווה להיות לו קרקע בא"י.

בסוף פרשת לך לך יש סימן למנין פסוקי הפרשה "מכנדי"ב". מה הכוונה בסימן זה.

תשובה: עי' עזרא י' מ'. (וז"ל הפסוק שם, "מכנדבי" ששי שרי)

### (דעת נוטה על התורה)

## הרה"ג רבי יונה טורצי'ן זצ"ל

מיקירי קרתא דשופריא, נפש נקי וצדיק היה רבי יונה זצ"ל, שזכה במשך שבעים שנותיו לעמול בתורה ולהדר בקיום המצוות, ולקדש שם שמים כשהוא מאהיב את התורה ומצוותיה על בני הישוב 'יהוד' שם כיהן כרב.

קשר חם ומיוחד היה לו ולמשפחתו עם רבינו שליט"א. עוד מימים ימימה רבינו האריך אותו מאוד, ותקצר היריעה כאן מלספר את פרשת עלותו לכהן כרב בעיר יהוד, שם שינה רבינו מהרגלו וסייע לו יותר מיכולתו כדי שיכהן תחת אביו, ואכן רצון יראיו יעשה והוא כיהן שם עשרות שנים.

הקשר הוותיק החל עוד מתקופת מרן הסטייפלר זצ"ל. לאביו, רבי ניסן זצ"ל שכיהן כרב ביהוד, היו מטע של לולבים ביהוד, והוא הביא מידי שנה למרן הסטייפלר לולבים למצוה, והסטייפלר היה מרוצה מאוד, ואחרי זה במשך מספר שנים היה רבינו שליט"א עצמו נוסע בימי עשרת ימי תשובה עד לעיר 'יהוד', כדי לקחת בעצמו מהלולבים הנאים.

גם אחרי פטירת רבי ניסן ז"ל המשיך בנו רבי יונה את מצות אביו, והיה שומר לולבים נאים ביותר לרבינו שליט"א, ומעניין, כי הוא ידע על מנהגו של רבינו המהדר למצות ד' מינים בלולבים ארוכים במיוחד, והיה קוטף ומביא לרבינו את הלולבים המהודרים הכי ארוכים לנענע בהם. ואכן בהם היה רבינו מנענע למצוה

הרגעים בהם היה מגיש לרבינו את הלולבים למצוה, היה רגע משמח ונדיר בצילו של שר התורה, כשרבינו אינו פוסק מלהודות לו, באחת הפעמים האחרונות אף אמר לו 'כמה חבל שלא אמרו לי שאתה פה, היית יורד אליכם למטה שלא תצטרכו לטרוח לעלות את המדרגות'. לאחר מכן היה מברך את כל משפחתו שהצטרפה לביקור, בברכות חמות ומלבבות.

וכאן המקום להזכיר לשבח גם את משפחתו החשובה, בניו היקרים שליט"א, שדאגו ועמלו בכל שנה לעמוד לימין אביהם, בפרט בשנים אחרונות, שלא ויתרו על שום דבר מצוה, והביאו לולבים רבים למעונו של רבינו שליט"א וזכו לשמח

העתירו ובקשו רחמים עבור ידידנו החשוב הרב ר' **שמעון בן הניא רייזל** לרפו"ש בתושח"י.

להצטרפות לרשימת מקבלי הגליון במייל ניתן לשלוח בקשה לכתובת: divreysiach+subscribe@googlegroups.com ניתן לתרום ולהקדיש ע"ג הגליון לע"נ, לרפואה ולהצלחה וכד', נשמח לקבל עובדות, הנהגות, ושו"ת מרבינו.





י"ג חשון תשפ"א - 31 אוקטובר 2020 - **מאנסי:** הדלקת נרות - 5:35 - מוציש"ק - (7:05 אוקטובר 2020 - **מאנסי:** הדלקת נרות



דברי תורה מודפסים ומופצים בחופשיות על ידי ראמַפּוֹסט

"בכל המקום אשר אזכיר את שמי אבוא אליך וברכתיך"



דברי שי"ח • משא נחום • טיב הקהילה • שבילי פנחס • חוט של חסד • המברך

דברי תורה **עברית**