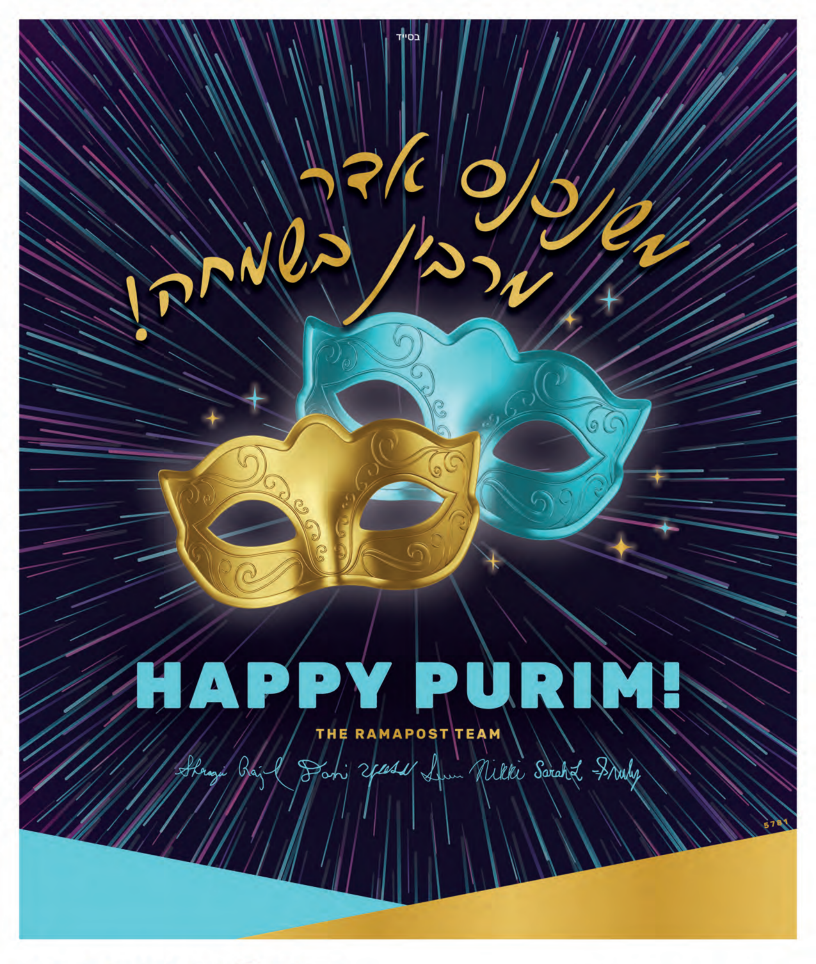


BS"D • Vo. 3 | Issue 22 | No. 121 • MONSEY: Candle Lighting - 5:17 • Shabbos Ends - 6:49 (72 min past shkiah) • February 20, 2021 • 8 Adar, 5781



**ENGLISH**DIVREI TORAH

ANFEI EREZ · RABBI BLASS · TIV HAKEHILA · SHVILEI PINCHAS · AREIVIM
MIZMOR L'DOVID · PENINIM ON THE TORAH · PARSHA PSHETEL · MIGDAL OHR







סופר ס"ת"ם מוסמד

Rabbi Daniel David Dahan, Sofer Stam Tel: 646 387 5683. Email: Sofersogood4@gmail.com Checking, writing, and sale of Sefer Torah, Tefillins, Mezuzot, and Megillot. \* SAME DAY SERVICE \*

> Contact us for your dream custom closet



HIPPO CLOSETS

Free Estimates 347.760.3600 HippoClosets@gmail.com



ARE YOU PURCHASING OR REFINANCING?



CALL US FOR A QUOTE! 845.362.3863 • ORDERTITLE@GIBRALTARNY.COM



TODD ROSENBLUM

- **4** 845.364.0337
- 914.522.6793
- todd@adaparch.com
- orosenblumarchitecture.com
  - ♀ 200 East Eckerson Road Suite 230 E New City, NY 10956





#### LENNY ROSENFIELD

- 845.517.0300
- WWW.LRINSPECTIONS.COM NY State License # 1330185

Serving Rockland, Westchester, NYC 5 Boroughs

MOSHE STAMM

LICENSED BROKER

SPECIALIZING IN GROUP HEALTH INSURANCE



- p: 718.252.9555 ext. 2207
- e: moshe@omnimh.com
- w: www.omnimh.com

#### ROCKLAND TRANSFERS CAR SERVICE



- Airport car service
- City to City Per Hour Hire
- chool (out-of-town) Drop-off and Pick-up
- Reliable and Safe Fixed Rates
  No Added Fees
  Credit Cards Accepted
- (departures and arrivals)







Reserve Online www.RocklandTransfers.com Call / Text (845) 288-8888

## FREE AD SPACE

To inquire about placing your free ad here, please email mitzvos@ramapost.com

# OF SERVING THE COMMUNITY

- ♦ WILLS & TRUSTS
- **O ELDER LAW**
- ♦ PROBATE
- ♦ TRUST ADMINISTRATION
- ♦ HALACHIC WILLS
- **♦ TAX PLANNING**
- **MEDICAID PLANNING** SESTATE PLANNING
- SPECIAL NEEDS PLANNING
- **♦ ASSET PROTECTION**





## Haas & Zaltz, LLP

845.425.3900 INFO@HAASZALTZ.COM | WWW.HAASZALTZ.COM 365 ROUTE 59 | SUITE 231 | AIRMONT, NY 10952

As an independent agency we shop several companies to find you the right coverage and the right price. Wise Men Insurance Services support@wisemeninsurance.com Ph 845-579-2978 Fax 845-231-6224



CHEVRA L'BITACHON OF ROCKLAND COUNTY

Chevra L'Bitachon is a community security organization which trains and manages members of the community to become guards for their own shuls and mosdos as well as other security related resources.

For more info, please contact us at info@clbrc.org or call/whatsapp 845.704.1205 (add us to whatsapp to see our regular security related updates)









POMONA ENTERPRISES CORP. Custom Home Builders 845-354-0018

www.POMONAENTERPRISES.com

## **Sullivan County Labs** Certified Environmental Testing

Many Wall Ina Yam Maany Yaur Wall?

COMMON TESTS:

 Bacteria
 Nitrates Metals

Volatile Organic Compour
 Petacides / Herbacides
 Etc.

PICKUPS AVAILABLE IN MONSE

www.sullivancountylabs.com

ON ISRAEL'S MOST RELIABLE NETWORK P: 845-371-9800



## פרשת משפטים

#### LEASE NOTE THAT PARSHAS MISHPATIM **WAS LEFT OUT OF LAST WEEK'S ISSUE**

any Mefarshim question the start of Parshas משפטים, wondering why the list of laws begins with the Dinim of עבד עברי, a Jew that ends up serving another Jew. We continue to wonder as the Torah describes an עבד who wishes to remain an עבד, in a manner that appears to be disapproving. He is taken to a doorpost where his master would bore a hole in his ear. A basic reason for this is that Hakadosh Baruch Hu does not want any Yid to lord over another Yid which would significantly reduce the Eved's בחירה, to behave in the way of his own choosing. That element of בחירה חפשית, which is the basis for any שכר ועונש, is confined and obstructed by another human being's בחירה. So when the Eved wishes to continue that diminished level of existence, the Torah "punishes" him. Many of us know the Gemara in Kedushin (22b) that explains why the hole is bored in the ear - אוזן ששמעה קולי על הר סיני בשעה שאמרתי כי לי בני ישראל עבדים ולא עבדים לעבדים והלך ירצע ירצע - זה וקנה אדון לעצמו, ירצע - you must not have been paying attention at Sinai when you heard My voice say "you are My servants" - exclusively and not to other servants - and you went and acquired a new master. The Gemara quotes a Pasuk – כי לי בני ישראל עבדים that we never heard at Sinai. The Pasuk is at the end of Parshas Behar (25:55) and is referring to a Yid that sold to a Goy - certainly restricting his בחירה in the worst way. We never heard the שמעה קולי at Sinai, so why would the Eved be faulted? We should also note and ask how that can be an indictment to an Eved that never WAS AT SINAI, but lived later in the time of the Bais Hamikdash, who could NEVER have heard the 'קול ה' at Sinai? Perhaps this is why Rashi quotes the Gemara differently and says אוזן ששמעה על הר סיני וכו', meaning it was not the actual Voice of Hashem, but to HEAR - in Yiddish צו - to UNDERSTAND, TO BE ABLE TO READ

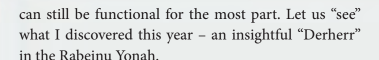
IN BETWEEN THE LINES. What was HAR SINAI all about? It was about SERVING HASHEM and NO ONE ELSE; not Mitzrayim, not their g-d's, not anyone else's g-d's, not even another human being. Reading about Sinai, hearing about Sinai will also convey that message, and therefore we can fault any Eved. Reading אנוכי ה' אלוקיך אשר הוצאתיך מארץ מצרים, we should be able to recognize and understand כי לי בני ישראל עבדים and what that entails.

We all go through life learning things that we just do not understand. After we have tried a number of times - probably not enough - we give up. Healthy people can go through life knowing that there are some things that they cannot get. One of those things in my life (it does have a lot of company) is a Rabeinu Yonah in Shaarei Teshuvah (2:12). The second Shaar discusses catalysts to enable man to do Teshuvah. His third one is to hear words of Mussar - כאשר ישמע מוסר החכמים והמוכיחים - and to accept them. He then goes on to applaud and to elevate the power of hearing. His translation of a Pasuk in Mishlei (15:30) מאור עינים ישמח לב, שמועה טובה תדשן עצס is that Shlomo Hamelech is teaching a Chidush. Sight, the vision of beautiful scenes, can bring joy to your heart, but hearing is GREATER because it fattens (improves) even the coldest, passionless bones. כי האוזן נכבדת משאר האברים, the ear is the most important of all the other body parts. His basis is a Gemara (Bava Kamma ??) discussing the payments for damaging someone else's Eved, which states that for blinding an Eved you pay דמי עינו for the eye, while if you make the Eved deaf - נותן לו דמי כולו - you pay for the ENTIRE VALUE OF THE EVED. I never got it! I would have thought that blinding a man is catastrophic beyond words, while a deaf man is certainly handicapped but









There is a Gemara (Berachos 34b) that Rav Chanina Ben Dosa came to learn by Rav Yochanan Ben Zakai, whose son got sick – רחמנא ליצלן. Rav Yochanon asked Rav Chanina to Daven for his son - which he did, and the child was healed. Ray Yochanan commented that my Tefilos would not have worked as well as Rav Chanina's. The Rebetzin of Rav Yochanan asked him, does that mean Rav Chanina is bigger, greater than you? His enigmatic answer was: No, it is just that I am like a שר, an officer before the King and he is like an עבד , a servant. Mefarshim wonder wouldn't think that an officer, a member of the inner circle would have more clout, more "Protectzia" than the cleaning crew? There is a classic rule, phrased by Chazal as the מידה you use כך מודדין לו, so too from heaven they deal with you with the same measure. Others explain it, based on Kabbalah, ה' צלך, Hashem is your shadow and He mimics every move of yours. The method to get Hashem to listen to our Tefilos is if we listen to others when they pour their hearts out to us. That works! The difference between a שר and an עבד is that the officer commands, gives out orders for others to do, while the עבד LISTENS to the commands, hears the instructions and does them. Ray Chanina came to HEAR the words of Ray Yochanon - it was חורה שבעל פה - HE LISTENED, so Hashem listened to him.

This idea about שמיעה can essentially be found in a Pasuk in Mishlei (28:9), מסיר אזנו משמע תורה גם תפלתו תועבה, one who turns aside his ear from hearing Torah, his prayer will be considered an abomination. Explains the Metzudos, if you don't want to hear the words spoken by someone else, Hashem responds in kind and

does not consider the words you speak. The Alshich is even more unyielding. He sees in the Pasuk that EVEN someone who is not listening because he has already learned the topic, Hashem's response is I have also heard the same Tefilos many times before. I have said in Shul: If you walk out for the Rabbi's Derasha (or חלילה during Laining Hashem's Torah even for the Kiddush club), then your מוסף is useless. The problem is that the ones who needed to hear it were already outside.

What emerges from this is an understanding of Rabeinun Yona. Certainly in assessing the casualty that befell the man, our knee-jerk reaction is accurate - blind is worse than deaf. It is a horrible devastation to the man. But we must reassign another standard when assessing AN EVED, whose task is to listen and follow instructions - A DEAF EVED IS "OIS EVED", and therefore the damage done to him is total – נותן לו דמי כולו.

Our lesson should be that ALL OF US were sent down to be עבדי הם, to serve with love and devotion, so that we know what to do and how to read between the lines. To hear words of תוכחה that remind us of our חובתו so that we can be מקדש שם מקדש and bring our Galus to an end. Our Tefilos should ring with the call that the Galus - Eved does not like the master of our Galus, and this Eved wants his freedom, wants his own . We have languished enough and don't want to stay in the Galus any longer. We want to go back home.

וקראתם דרור בארץ...תשבו איש אל אחזתו (ויקרא כה':ט')

Among those who are מצפים לישועה



MOSDOS ZICHRON EREZ was established in 2005 under the leadership of Rav Chaim Zev Levitan and is dedicated to older Bais Medrash bochurim who have chosen to pursue the path of Zevulon while rooted in the tents of Yissochor. B"h they have had great siyata d'shmaya in enabling these bochurim to shteig and face the vorld as real Bnei Torah. Rav Levitan's reputation in the chinuch field and his warm and caring personality have led to the tremendous hatzlocho of this wonderful mosod. For more information please visit WWW.ZICHRONEREZ.COM





## פרשת תרומה

his Shabbos is once again titled by the Haftorah which speaks of the Mitzvah to remember our responsibility of ensuring that no remnant of Amalek exists. We read the episode of Shaul, who was told through the Navi Shmuel to strike down Amalek and everything they had. We all know that Shaul spared Agag and the better livestock, violating the mandate he was given. Shmuel is directed by Hashem to reprimand Shaul, and deliver the bad news of his monarchy ending and that it will be given to a nameless successor. Most of you will agree that this is one of the saddest Haftorahs we read. You just want to cry - and sometimes you may. You can almost see the tears of Shmuel as ultimately his Talmid realizes his error – despite whatever the logic Doeg advised him of (Yalkut Shmuel 15:9). Life has shown us that the call for mercy, רחמנות, from a man who has a warped sense of compassion and brutality ends up being cruelty in disguise. It was his "Psak" that נוב עיר הכהנים should die and Agag should live. Chazal derive from this episode of Doeg that: כל שהוא רחמן על האכזרים לסוף נעשה אכזר על רחמנים (Yalkut ibid). It is absolutely painful to hear Shaul pleading with Shmuel, who remains true to the edict, despite spending the night Davening for it to be reversed (15:11).

Learning this Haftorah certainly leaves us with the impression that there must be something we are missing - and there surely is. It is Chodesh Adar, and it is time for some Simcha after the year we've had. We always wonder what Shaul was thinking, especially since Hashem explicitly told him no רחמנות. Let's explore Rav Tzadok Hakohen's world - always enlightening and often surprising - and revel in our התרת הספיקות. See Pri Tzadik (Purim s.v. ובגמרא) who

focusses on Sanhedrin (96b) that teaches מבני בניו של המן למדו תורה בבני ברק, that Haman had Einiklach who learned Torah in Bnai Brak. The גירסא in the שיו יעקב has the addition that it was, in fact, רב שמואל בר שילת. Rav Tzadok suggests that Shaul saw that Agag had the שורש נשמתו of רב שמואל בר שורש in him that had yet to emerge, and therefore he spared him.

There is a "Pelehdikeh" Vort from the Gaon (see זכור לפרשת זכור החלת יצחק דרוש לפרשת זכור). The Medrash (Esther 7:13 towards the end) teaches that Mordechai quizzed three Cheder boys about what Pasuk they had learned that day. The first boy responded: אל תירא מפחד פתאום (משלי ג') – do not be afraid of the sudden fright. The second responded with: עוצו עצה ותופר דברו דבר ולא ('ישעי' ח':י') איקום כי עמנו קל - they planned a conspiracy and it shall be annulled, they spoke and it shall not stand. The third ones answer was: ועד זקנה אני הוא ועד (ישעי' מו':ד') שיבה אני אסבול וגו' ואמלט - until old age I remain, until your old age I will carry you etc. and I will rescue you. Upon hearing these Pesukim, Mordechai rejoiced with great Simcha. Haman, who had just gotten his גזירה passed, wanted to know what made Mordechai so happy. He was told that these Pesukim were great news for the Jews - they had nothing to fear. Haman then promised that he would 1"n kill the Cheder children first. Comments the Gaon that these Pesukim refer to the three times that Amalek tried to destroy us. The first time was right after Krias Yam Suf, when they attacked without warning, haphazardly - אשר קרך - which qualifies as a פחד פתאום. The next time was after the Petira of Aaron Hakohen (Chukas 21:1), where Amalek tried camouflaging themselves by speaking the language of the Kenanim in order to deflect the Tefilos of Klal Yisroel. That attempt conforms to the Pasuk of







עוצו עצה, they plotted with deceptive speech - דברו דבר - however it failed, ולא יקום. The final time was Haman, based on his response to the wise men who warned him of the consequences of assailing the G-d of the Jews, to which Haman claimed that Hashem is too old, asleep, and bore witness to the Churban wrought by Nevuchadnezzar with no retribution. How appropriate is the answer of ועד זקנה and even עד and even שיבה, I will rescue you from the forces that attempt your elimination. These three Pesukim injected Mordechai with the hope, the Emunah, that we will survive even this גזירה that seemed irreversible and infused him with Simcha. This also infuriated Haman, and he promised that these Cheder Yinglach would be his first target.

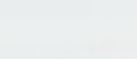
Hashem describes Amalek as the ultimate evil -- and even His Heavenly Throne, or His Name, are incomplete so long as their depravity continues to plague the world. I once thought, based on the above Gaon, that after the Tefilah of ועל כן נקוה לך where we wish and hope for the world to be rid of all its abominations, becoming לתקן עולם במלכות שקי a world where all will recognize שקי - His Name will be ONE/WHOLE by whoever has נשמה באפו . Especially, according the נוסח הגר"א (see 'מעשה רב אות נב), who substitutes the words ומושב יקרו - וכסא כבודו בשמים ממעל with the words -His כסא will be WHOLE. Most Siddurim have the three aforementioned Pesukim printed right after עלינו, as they represent the method of eliminating the undisputed corruption of מלכות השם. No Tefilah for Malchus Hashem can be complete without asking for the removal of עמלק from our world.

We have ignored Rav Tzadok long enough. How sweet it is to align his insight with the Gemara (Bava Basra 8b), which describes Ray Shmuel Bar Shailas as the super Rebbi of Cheder Yinglach. The Gemara Darshens the Pasuk of ומצדיקי הרבים ככוכבים לעולם ועד referring to the מלמדי תינוקות to the likes of Rav Shmuel Bar Shailas. The Gemara tells us that he had an orchard, which he had not visited in thirteen years, because he spent all of his time teaching ללמדם באמונה רש"י), and even when he went to the orchard he would still think of his students. Maharsha explains the comparison to stars - ככוכבים – even when you cannot actually see them during the daytime, they are still on your mind, as רב שמואל בר שילת said. Perhaps we can juxtapose the Medrash that Haman directed his wrath at the Tinokos and wanted to kill them, alongside the Gemara which describes his descendant trying to correct that infraction. He utilized his "heavenly" Kochos by teaching the Tinokos, giving them life by instilling within them the lesson of כי הם חיינו, by showing them that they were more important than transient orchards.

Our lesson should be that there is always another dimension to Torah for us to explore - especially when we think we know it all already - try again, כבר מה שקבלו כבר. Also, we must appreciate again and again those that teach our children Torah. Realize that it was the children who brought about the Geulah from Haman - it really is worthwhile to see the Medrash (Esther 9:3) about how the Tinokos Davened and how Hashem responded.

May Hashem answer all of Klal Yisroels Tefilos.

Among those who are מצפים לישועה.





MOSDOS ZICHRON EREZ was established in 2005 under the leadership of Rav Chaim Zev Levitan and is dedicated to older Bais Medrash bochurim who have chosen to pursue the path of Zevulon while rooted in the tents of Yissochor. B"h they have had great siyata d'shmaya in enabling these bochurim to shteig and face the orld as real Bnei Torah. Rav Levitan's reputation in the chinuch field and his warm and caring personality have led to the tremendous hatzlocho of this wonderful mosod. For more information please visit WWW.ZICHRONEREZ.COM



-2-

8 ADAR 5781 FEBRUARY 20 2021

## Illuminating Man's Inner World THROUGH THE LENS OF THE PARSHA



Rabbi Yehoshua Blass, Mashgiach Ruchani – Yeshiva University

#### Parshas Terumah - The Big Picture is not the Whole Picture

One of the overriding messages of the Torah is the obligation to be sensitive to language. While perhaps subtle, we understand that the usage of one word versus another, or even a different conjugation of the same word changes the complete underlying meaning of the concept at hand. A case in point from contemporary parlance. Someone who only tells their spouse and children 'Love you' versus 'I love you' has taken a very personal and meaningful statement and in a way depersonalized it and shows a discomfort with deep and genuine feelings. It is only a small little 'I', but it is a single letter that fundamentally reflects on the character of the person in the relationship and changes the dynamic of the relationship itself.

One of the most prominent examples of a change in language that helps paint a far deeper and richer tapestry appears at the beginning of Parshas Terumah. After commanding Moshe to collect the materials with which to build the mishkan, HKB'H instructs:

ּ וְעָשׂוּ לִי מִקְדָּשׁ וְשָׁכַנְתִּי בְּתוֹכָם:

And let them make Me a sanctuary that I may dwell among them.

Many of the meforshim note that perhaps the word IDITI -in it - I.e that I will reside in the mishkan - would have been more appropriate. Instead IDITI conveys a far richer image. Namely that the mishkan would be the vehicle that would allow G-d's presence to reside in the midst of the Jewish people in a way that had not been true up until this point. The existence of the mishkan, the beis hamikdash and to some extent a shul serves as a conduit for the intensified presence of HKB'H in the world and provides an opportunity to experience that presence.

But beyond the beautiful but generalized statement of 'b'socham' - in their midst - many of the Kabbalistic and early Hasidic figures deepen the statement. Namely that what is being conveyed is דתוך כל אחד ואחד - G-d's presence will be manifest in the midst of each and every person. The Alshich and Rav Yaakov Yosef of Polnoye in the Toldos Yaakov Yosef see in this instruction the mandate that each person should perceive themselves

as a miniature sanctuary and they proceed to correlate all of the various facets of the mishkan with man's attributes and makeup.

Without overstating it, the switch from בתובם to בתובם with the additional בתוך כל אחד stands as one of the single most significant formulations as to who man is and what he is aspiring to be in this world.

The following thought struck me this week. Why at the very onset of the hundreds of pesukim that mandate and describe the building of the mishkan is HKB'H bringing attention to this component of אחד בתוך כל אחד? Why not first detail what needs to be built and then upon the conclusion of either the instruction or of the actual building HKB'H can inform Moshe and the Jewish people that the mishkan will be the opportunity for residence among the nation as a whole and within the hearts and souls of each member of the nation. Why now?

The simple answer is that at the beginning of any enterprise you clearly lay out and formulate the exact purpose and goals of the task at hand. At the beginning of the building of the mishkan, Moshe, and by extension Am Yisroel needed to understand what they were contributing towards and what the presence of the mishkan sought to accomplish.

There is in my mind another element at work as well. Anytime there has been a shift from the individual to the institution there is a fundamental danger that somehow the broad aims of the institution can eradicate the recognition of the individual with all of his/ her specific needs and beauty. The birth of a nation, the building of a country, the establishment of a shul/ community, the transition from a few people learning to a Yeshiva or a higher place of learning, and yes, the transition from personal avodah to the centralized mishkan, all require some degree of broad institutionalization and the transition from the focus on the individual to the focus on the structure.

Inherent in that shift of course is a grave danger and





exist the seeds for the type of organizational and communal breakdowns that we have seen from that time and forward. As such at the very beginning of this incredibly meaningful and necessary venture of building the mishkan, HKB'H clearly and unequivocally states - דמוכם/ בתוך כל אחד ואחד. It is a way of saying 'do not forget what this is about, do not forget that every structure and institution is about individualistic man establishing a deep relationship with Me as a personal G-d'.

Moshe's desire to personally adjudicate each case that came to him until his father-in-law intervened as well as his insistence on counting each person himself all speak of the same theme. It speaks of the fundamentally democratic essence of yahadus in which each person should be made to feel as significant as any other person, no matter their lineage or their socio-economic status. While the statement of the heads of the tribes during the building of the mishkan that encouraged everyone to bring their goods for the building of the sanctuary and then they will contribute whatever still needs to be brought sounds noble in theory, it served as a violation of this principle. It placed the nesi'im separate and away from the people. Organizations and institutions can easily create and emphasize those hierarchy's, and as suchthe Torah from the very onset tried to fight against the perceived class system that comes with institutionalization. The focus always needs to be on the yachid and the abundantly clear statement of the absolute significance of the yachid, any yachid and every yachid, in the structure of the organization.

Perhaps it is this that the Mishna emphasizes in meseches Sanhedrin. In the structure of the Sanhedrin or Beis Din one might become more broadly focused on the judiciary as an institution and on the law as the code by which the community functions. In this context the da'yanim are reminded and in turn remind and emphasize to the witnesses that each man is considered to be his or her own world and the saving or destruction of the individual is comparable to the saving or destruction of the entire universe. Never allow any element of Yahadus (shuls, schools, courts etc.), even with Judaism's communal focus, on becoming a movement that places principles and the institution over the dogma of TINII INTI

Undoubtedly this is not always easy to do. To be honest, early on in my tenure in a previous position, someone took me aside at the kiddush (where all the really juicy stuff tends to take place) and told me that 'Rabbi, you

need to know who the people are that you really need to cater to and make sure that their needs are being met'. I understood what he was saying. A shul or institution can only function because of the largesse of specific individuals and it behooves the head of the institution to make sure that those people feel attended to. I understand the sentiments, but also feel uncomfortable with them. Each person is their own שר התורה (prince of Torah). Every person stood equidistant from Har Sinai. Almost the very first words in the instruction of the mishkan serves as a reminder of exactly that. Do not allow the institutionalization of Judaism to obfuscate or erode the essence of Judaism.

While there is much more to be said on this topic I do want to end with a point of emphasis. This week we will be witnessing the 500,000th casualty in this country alone due to Covid. In a way even a pandemic can become politicized and institutionalized. Who gets the vaccine, should one take the vaccine, debates over government shutdowns, fights over masks, I should I get tested or not etc. Both the enormity of the actual numbers as well as the political issues around the pandemic eventually take center stage. The institution and pandemic as an entity dominates our relationship to it.

Of course, that is beyond chaval. There are actual people in the millions who are suffering from either disease, loneliness, depression, death, impoverishment, family tensions and the like. Can we hold them in our consciousness? Can we feel deeply, empathetically, and fully for the enormity of loss that exists not in headlines but בתוך כל אחד ואחד? In a way it is the mark of a certain personal greatness and nobility of spirit. To be people who live on two planes simultaneously. Ishei klal- broad, communal, dedicated to the 'mishkan' and committed to the structures that the world and the community require. While very much being able to exist as ishei prat - living with deep feeling for the joys and the losses of each individual who themselves represent an entire mikdash and an entire universe. This dual life and focus is far from simple but I believe that the duality encapsulates HKB'H's desire for having a sanctuary for his presence in the world in the first place. Thousands of years later we should continue to be inspired and informed by the beauty and responsibility of these simple words - ועשו לי מקדש ושכנתי בתוכם.

Have a beautiful Shabbos
R' Blass can be reached at blass@yu.edu

PARSHAS TERUMAH 2









#### You shall erase-do not forget – תמחה-לא תשכח

Chazal established that we always read Parashas Zachor on the Shabbos before Purim and that is why this Shabbos is called 'Shabbos Zachor'. Since the wicked Haman was a descendant of Amalek and just like Haman in his time wanted 'lehashmid laharog ule'abeid es kol hayehudim' — 'to destroy, to slay, and to exterminate all the Jews', so did Amalek want to do in his time, and so he wants to try to do even in our time. He battles with every Jew both externally and internally.

We know from the holy *seforim* that the *gematria* [numerical value] of 'Amalek' is 'safek' [doubt] (240), as this is Amalek's strength. He enters a Jew's heart and plants doubt in *emunah*, and when he *chas v'shalom* brings doubt of faith into the heart of a Jew then it wanes. If *chas* v'shalom a person's faith in *hashgacha pratis*, that the Creator Yisbarach supervises him at every moment weakens, then the path to downfall opens and the result is terrible.

Let us stop for a moment and consider Megillas Esther. All the miracles mentioned in the Megillah did not happen in a day, nor even in a month, nor even in a year. Rather, the story of the Megillah unfolded over the course of several years and only one who believed in the *hashgacha* of Hashem Yisbarach for His creations could connect the dots and believe that the events were connected. For without *emunah*, there would be no connection between the parts of the story. What is the connection between the incident of *Bnei Yisrael* joining in with the banquet of the wicked one, and the appointment of the agitator of the Jews, the grandson of Amalek, being appointed as the chief officer? At that very banquet, Queen Vashti was killed, and the door opened to bring in Queen Esther, through whom salvation came?!

Perhaps we can say that the reading of Parashas Zachor before Purim is a very appropriate preparation for Purim and reading the Megillah. In the section of Zachor we are commanded 'You shall erase the remembrance of Amalek, and do not forget', the main goal of Amalek is that we forget, that we forget the *hashgacha pratis* with which HaKadosh Baruch Hu guides us. We should not forget that there is a connection between what happened in the past and what is happening in the present. Therefore, before we come to read the Megillah, we remember this commandment of 'do not forget'. This reminds us to see the *hashgacha* of Hashem Yisbarach and connect the pieces of the puzzle of the past and the present, and with this very remembering, we have already fulfilled the mitzvah of erasing Amalek.

Tiv HaMoadim - Purim



#### 'For in gladness you shall go' – 'כי בשמחה תצאון'

I went to Beit Shemesh for my grandson's *sheva berachos*. Needless to say, when one goes away for Shabbos, there are many things to be concerned about, particularly, that all the grandchildren are there. I had to get food and packages from my neighborhood, far from my apartment and I needed a ride to get it there. It was 3:00 in the afternoon and finding a taxi was not easy. Suddenly, the Rebbetzin said, "Look, *hashgacha pratis*, isn't that Yehoshua Maneh, one of your students outside the window?" I looked and it was so. When I asked if he could help me, he relied, With pleasure."

"I know that you would do it wholeheartedly, but I want you to check with your mother if it is okay, maybe she is waiting for you to help in the house!?"

He called and got the approval and then we left with all the packages to my joy and that of the Rebbetzin and everyone else. Please go out and see the extent of *hashgacha* that supervises over every step. One just has to think about it and thank Hashem for all His goodness.

Moreinu HaRav shlit"a

#### 'Healing for the wound' – 'רפואה למכה'

You all know this; a child will hold onto a certain toy and will not let go. My four-year-old son took my neighbor's helmet, and he would not give it back or take it off his head. The neighbor said that he should take it home, and later I should return the helmet which is just sitting on a shelf anyway.

I was not okay with this, but I also did not want to force a tired little boy to give back the helmet. He went to sleep with the helmet by his side. Two hours later, the house was quiet, and we heard a large bang and then a cry. We ran to the boy's room, and we saw a strange sight. The shelf above his bed fell down right onto his head. But the boy was fine because before he fell asleep, he put the helmet back on his head, which saved the boy from any harm.

We found out that his friends had been hanging from the shelf, and we do not know if this caused it to fall. We were thrilled how Hashem prepared the cure before the wound and caused the boy to be stubborn about something, and we never dreamed that there was something cooking. Only Hashem Who is good and does good and knows exactly what is best for all.

ה.ט.





#### עשיית הארון – לקחיו ומוסריו Making the Aron – its lessons and morals



ועשו ארון עצי שטים אמתים וחצי ארכו ואמה וחצי רחבו ואמה וחצי קמתו: וצפית אתו זהב טהור מבית ומחוץ תצפנו ועשית עליו זר זהב סביב: (כה:י-יא)

They shall make an Aron of shittim wood, two and a half amos its length, an amah and a half its width, and an amah and a half its height. You shall cover it with pure gold, from inside and from outside you shall cover it, and you shall make on it a golden wreath all around. (25:10-11)

Our entire parsha discusses the directive of setting up the Mishkan, something which seemingly has no application to our times since we find ourselves in the difficult and bitter cauldron of exile. We have not yet merited that Hashem return us to our original stature, and His Shechina will again rest in our midst. However, since our Torah is eternal, then obviously, all these instructions hint to us life lessons that apply even in our times. Therefore, it is fitting that whoever reads these sections should contemplate the hidden message of the *avodah* in general and in particular.

I will also tell you what I thought about in explaining the meaning of these sections that speak about the making of the Aron.

The Aron served in the Mishkan like the 'Torah', since this was the designated place for the 'Luchos Ha'eidus' [lit. Tablets of Testimony] as it is written (25:16) 'ונתת אל הארון את העדות אשר אתן אליך' (You shall put into the Aron the Testimony that I shall give you'. Similarly, they also placed a Sefer Tora in it or near it outside as brought down in the Gemara (Bava Basra 14a). Also, the voice of Hashem emitted from between the two Cherubim that were atop the Aron to Moshe, and from there teaching went out to Israel.

Since this is so, there are those who say that Chachamim are in the category of 'Aron', as they too serve as a wellspring of Torah. According to this it works out that the section that discusses the making of the Aron teaches the person how he can merit that his value be categorized like the 'Aron'. That is, if he prepares himself to be a 'Talmid Chacham', he will merit that the words of the Torah will enter within him.

Thus it was necessary for us to learn these first two *posukim* describing the making of the Aron, it is so that one 'recognizes his true value', but this is conditional on two points. First, that he realizes that he has great potential. Second, that he realizes his spiritual standing, that is, he must consider and know his potential to understand the Torah. He should elevate himself into thinking that he is a deep thinker, and he grasps things quickly. When these two points are embedded in the heart of a person, he will be able to stay on track to rise up to the House of G-d and merit '*Kesser Torah'* – 'the Crown of Torah'.

We learn the first point from Chazal who expounded this *posuk* describing the greatness of the Aron (Sanhedrin 29a): Chizkiah said, "From where do we know that one who adds to Hashem's words actually detracts from them?" Rav Mesharshia said, "from here (25:10) 'אמתיים וחצי ארכו' – 'two amos and a half its length'". Meaning, that if one removed the 'aleph' from 'amasayim' we would take it to mean '200 amos'. It is only after adding the 'aleph' we know it is two amos and no more. We find that by adding, it diminishes.

As for us, we can say that the Torah is telling the *Talmid Chacham* not to take on more than he is capable of. A person must be well-versed in his own physical needs to sustain himself and be healthy. He should reduce the sleep he requires, even if his intent is to spend more time in learning and *avodah*. He should also not cut down the food his body needs to function, even if his intent is to cleanse his body and reduce his enjoyment. Nowadays, we are categorized as 'whoever increases diminishes'. This is one who cleanses himself by minimizing

his pleasure and by doing this he intends to add to his *avodas Hashem*. However, by doing this he is destroying his body and this is worse for him, for if he gets sick or weak *chas v'shalom*, he will have to recover, and his reward is offset by his loss. This is not so if he is careful with his general health and he takes care of his needs as required. Even regarding his eating, he is careful. Then his eating and sleeping will be considered a portion of the *avodah* of his Creator without losing anything. He will even receive reward as his intent is for the sake of Heaven, to strengthen himself in *avodas Hashem*.

It is told about the Chofetz Chaim who was very meticulous about the boys learning in his yeshiva that they do not sleep less than they needed. Every night at 10:00 he would go into the Bais Midrash to turn off the lights and tell his students to go to sleep. However, there were always those among the boys who considered themselves 'chachamim', and when the Chofetz Chaim left, they went back into the yeshiva and put the lights back on and went back to learn.

One day after these boys went back to learn, the Chofetz Chaim showed up a second time and saw what was going on. He repeated what he did before, he turned off the lights and told his students to go to sleep. About an hour later he came back to see if the boys listened to him, and when he saw that they had gone back to learn, he wanted to enlighten them and so, he asked them in his sweet way, "Please explain! Why aren't you listening to me? Does it enter your mind that I want to stop you from learning? Chalilah, chalilah! Don't you know that I am only looking out for your welfare! Why do you think you know better?"

The Chofetz Chaim continued, "So, this is only a trick of the *yetzer*, it is trying to corrupt our yeshiva boys. It knows that it cannot sway you with laziness and neglect of study. Therefore, it switches its approach and instead of trying to get you to stop learning, it demands the opposite, 'Learn more! Harder than usual! The *yetzer tov* is not demanding enough of you, you should spend more time learning!' Why? Because it knows this will weaken your bodies and then you will not be able to learn like you should..."

I have also heard from my dear father <code>xt"I</code> who testified about himself that even though he set aside all his time to Torah and <code>avodah</code> until late in life when he wanted to set aside all his time to Torah. But still, he did not forego sleep knowing that sleep helped him elevate in Torah.

This is the first point on which a person's success in Torah is dependent, 'knowing the constitution of the body', then he can absorb the words of Torah with a clear mind.

The second point we mentioned is that one know his spiritual wellbeing. We learn this point from Rava (Yoma 72b) from the command to 'coat it outside and in'. Rava learns from here that 'every Talmid Chacham whose inside is not like his outside is not a Talmid Chacham'. The simple understanding is that on the inside he is just a plain person, but he acts properly in front of others. However, why does this take away from being a Talmid Chacham? He has still learned and has the knowledge; how can we take that away from him? Also, he is not called a Talmid Chacham, he is called upstanding, but is he not a faker and a sinner?

We must explain that since he is a 'Talmid Chacham' he is not a faker. Rather, his insides are not perfect, making us think lesser of him. The result is he thinks his learning makes him worth more than he really is. He knows how to learn, but he does not see blessing from his hard work. Since he has not taken care of himself properly, his learning does not endure.

This is what is meant by 'his inside is not like his outside', he does not take care of himself, so his Torah is not kept within him.







#### An Amazing Insight from the Chasam Sofer

## The 48 Beams in the Mishkan Represent the 48 Neviim and the 7 Branches of the Menorah Represent the 7 Nevios that Prophesied for Yisrael

In honor of the auspiciously approaching Shabbas Zachor, we will establish a connection between the weekly parsha, parshas Terumah, and the special reading instituted by Chazal for the Shabbas preceding Purim (Devarim 25, 17): זכור את אשר "עשה לך עמלק בדרך בצאתכם ממצרים —remember what Amalek did to you while you were departing from Egypt. We have learned in the Mishnah (Megillah 29a) that on the second Shabbas of the month of Adar, we read the passage of Zachor. Rashi explains the rationale for this institution: Parshas Zachor is to be read on the Shabbas adjacent to Purim to connect the elimination of Amalek with the elimination of Haman.

The Talmud Yerushalmi (Megillah 25b) bases the rationale for reading the mitzvah to remember Amalek prior to Purim on the following passuk in the Megillah (Esther 9, 28): יוהימים האלה "and these days should נזכרים ונעשים, שתהא הזכרתן קודם לעשייתן. be remembered and celebrated," their remembrance should precede their celebration.

#### The Miracle of Purim during the Times of Achashveirosh Was in the Merit of Mordechai Who Instituted the Reading of Parshas Zachor

Let us embellish this thought. It states in the Megillah (Esther 9, 20): אשר מרדכי אל כל היהודים האלה וישלח האלה הדברים אשר "ויכתוב מרדכי את הדברים האלה וישלח "בכל מדינות המלך אחשורוש הקרובים והרחוקים. Mordechai recorded (wrote down) these events and sent letters to all the Jews who were in all the provinces of King Achashveirosh, the near ones and the distant ones. Rashi comments: "Mordechai wrote" this Megillah exactly as it appears (in its current text). Thus, we learn that Mordechai is the one who wrote the words: "And these days should be remembered and celebrated," from which the Yerushalmi deduced that the remembering of Amalek should precede the eradication of Amalek, namely the downfall of Haman.

Accordingly, we can suggest that in the times of Achashveirosh, when the king authorized the Jews to gather and defend themselves by killing the descendants of Amalek, their enemies, Mordechai legislated the reading of the passage commanding us to remember Amalek and eradicate them on the Shabbas preceding the battle. Thus, during the battle, they would have in mind that they were actually fulfilling the mitzvah of "mechias Amalek." As a result, they would be victorious, in keeping with the dictum (Koheles 8, 5): שומר מצוה לא ידע דבר רע"—he who obeys the mitzvah will know no evil. Furthermore, in the merit of the Torah-reading that mentions the mitzvah of "mechias Amalek," they would actually merit fulfilling the mitzvah of eradicating Haman and all of his offspring, the descendants of Amalek.

It appears that this is also the reason Mordechai legislated that they read parshas Zachor specifically on the Shabbas prior to their battle with their Amalakite foes. We are familiar with the statement in the Zohar hakadosh (Yisro 88a): כל ברכאן דלעילא ותתא ביומא שביעאה תליין... משום דההוא יומא מתברכאן מיניה כל שיתא יומין". All heavenly and earthly Berachos depend on the seventh day ... because all of the six weekdays are blessed from that day.





NOTE (ENCT / ENCT /

Hence, the military victory associated with the miracle of Purim was dependent on the influence of the Shabbas kodesh prior to the battle. This is why Mordechai instructed them to read the mitzvah of remembering and eradicating Amalek from the Torah on the Shabbas preceding the battle. In the merit of that Torah-reading on Shabbas kodesh, the Shabbas would imbue the six weekdays to follow with berachah, enabling them to actually fulfill the mitzvah of "mechias Amalek."

To memorialize the miracle of Purim that transpired in the merit of reading parshas Zachor—commanding us to eradicate Amalek—on the Shabbas before Purim, Mordechai wrote in the Megillah: "These days should be remembered and celebrated." Thereafter, the reading of parshas Zachor on the Shabbas preceding Purim became an annual institution. This annual practice is aimed at evoking the miracle of Purim even in our times, to continue the downfall and eradication of all of Yisrael's Amalakite enemies.

#### "They shall make Me a Sanctuary" Exists Forever

Since it is the nature of Torah to be elucidated in seventy different ways, I would like to propose my own explanation for the association of parshas Zachor with the actual mitzvah of "mechias Amalek" that was at the center of the Purim miracle. We will embark on this sacred journey by examining the mitzvah of constructing a Mishkan, which is described in this week's parsha (Shemos 25, 8): "לינשו לי מקדש ושכנתי בתוכם" —they shall make Me ("ליי") a Sanctuary, so that I may dwell among them. In the Sifre (Beha'aloscha 34), we are taught: Whenever the Torah employs the term "ליי", it infers that it will exist forevermore.

This elucidation coincides magnificently with the passuk in this week's parsha (ibid. 26, 15): "ועשית את הקרשים למשכן עצי "you shall make the beams of the Mishkan of "shittim" wood, standing erect. They expound in the Gemara (Yoma 72a): "עומדים, שמא תאמר אבד סברן ובטל סכויין, תלמוד לומר "standing" what does the term "standing" imply? Perhaps you will say their promise is gone and their hope is no longer valid (since the Mishkan is no longer operative and the beams have been buried). Therefore, the Torah teaches us that they are standing forevermore. The commentaries find this statement perplexing. How is it possible to claim that the Mishkan remains extant? After all, we have learned in the Gemara (Sotah 9a) that when Yisrael entered the land, the beams of the Mishkan were stored away:

"דרש רבי חיננא בר פפא, מאי דכתיב רננו צדיקים בה' לישרים נאוה תהלה, אל תקרי נאוה תהלה אל אל נוה תהלה, זה משה ודוד שלא שלטו שונאיהם במעשיהם, דוד דכתיב טבעו בארץ שעריה, משה דאמר מר משנבנה מקדש ראשון, נגנז אהל מועד קרשיו קרסיו ובריחיו ועמודיו ואדניו".

Rabbi Chinana bar Pappa expounded: What is the meaning of that which is written (Tehillim 33, 1): "Sing joyfully tzaddikim because of Hashem; for the upright praise is fitting"? Do not read it as praise is "fitting," but rather as "a palace of" praise. This refers to Moshe and David, for their enemies did not gain control of their handiwork. Of David, for it is written (Eichah 2, 9): "Its gates sunk in the earth." Regarding Moshe, the master said: When the first Mikdash was built, the Ohel Mo'ed was hidden—its beams, its hooks, its bars, its pillars and its sockets.

## 48 Beams and 7 Branches of the Menorah Represent 48 Neviim and 7 Neviot

We will begin to shed some light on the subject by introducing a fascinating chiddush from the incredible teachings of the Chasam Sofer. We learn in this week's parsha that there were 48 beams in the Mishkan (Shemos 26, 18); there were twenty in the south, twenty in the north and eight in the west. The entrance to the Mishkan was on the east side; there was only a covering on that side. Additionally, the menorah in the Mishkan had seven branches (ibid. 25, 32); the central branch formed the body of the menorah; three branches emerged from the body on each side.

Now, let us cite a passuk from the Megillah (Esther 3, 10): "ויסר המלך את טבעתו מעל ידו ויתנה להמן בן המדתא האגגי צורר היהודים"—so the king removed his signet ring from his hand, and gave it to Haman the son of Hamdata, the Agagi, an enemy of the Jews. They expound on this passuk (Megillah 14a): "גדולה הסרת "גדולה הסרת נביאים ושמונה נביאים ושבע נביאות שנתנבאו להן לישראל, שכולן "לשראל, שכולן למוטב". The removal of the ring (that Achashveirosh removed from his hand and gave to Haman) had a greater impact than forty-eight prophets and seven female prophets that prophesied for Yisrael. For, they all failed to return them to the good (the path of righteousness); whereas, the removal of the ring returned them to the good.

Based on this introduction, the Chasam Sofer, zy"a, teaches us that the **48** beams in the Mishkan represented the **48** neviim that prophesied for Yisrael. This is alluded to by the fact that





HKB"H called the beams of the Mishkan "קרשים"; the term קר" can be interpreted as an abbreviation for קל'דושים ר'וממי ש'די the sacred ones, who elevate G-d. This alludes to the sacred prophets, who elevated the name of HKB"H among the people of Yisrael. Similarly, the 7 branches of the menorah represent the 7 prophetesses who prophesied for Yisrael.

Clearly, the assertion of the Chasam Sofer deserves further clarification. Why did HKB"H command Yisrael to erect a Mishkan in the midbar with 48 beams and to construct a menorah with 7 branches to represent the 48 neviim and 7 Nevios that would prophesy to Yisrael in the future? None of them existed, yet; they would not serve their function until after Yisrael inhabited Eretz Yisrael.

## The Fascinating Remarks of the Chasam Sofer concerning the Rings on the Beams

I had a wonderful idea related to the teaching of the Chasam Sofer, zy"a. In Torah Moshe, the Chasam Sofer himself reiterates the assertion that the 48 beams in the Mishkan represented the 48 neviim. There, however, he adds an important detail regarding the rings that connected the beams. Let us refer to the passuk in our parsha (Shemos 26, 24): "ויהיו תאמים מלמטה and they shall be fitted together at the bottom, and together shall they match at its top, by the single ring. Rashi explains that at the top of each beam, there were two grooves—one on its left and one on its right; each groove was the thickness of a ring. Thus, a ring connected two adjacent beams by being inserted in the left side of one beam and the right side of the adjacent beam. All of the beams were connected in this manner by rings.

The Chasam Sofer explains the symbolism inherent in this structure and arrangement. A ring is circular like the letter "samech." Itsymbolizes the fact that HKB"H, in His infinite mercy, supports Yisrael who have fallen down and are downtrodden in galus. This is expressed by the passuk (Tehillim 145, 14): "שומך ה' לכל הנופלים"—Hashem supports all that have fallen. We find the following elucidation in the Gemara (Berachos 4b): With the letter "samech," HKB"H supports all those who have fallen, alluded to by the letter "nun." (Translator's note: The root ממ"ך means to support; the word ממ"ך meaning falling down or downfall begins with the letter "nun.") This then is the symbolism inherent in the arrangement of beams and rings. HKB"H informed Yisrael that if they would listen to and heed

the rebukes of the **48** neviim and perform teshuvah, He would support them like the rings shaped like a "samech," in keeping with the words: "Hashem supports all that have fallen."

NED LEONED LEONED LEONED LEONED E LEONED LEONED

With this understanding, the Chasam Sofer interprets the passuk in the Megillah: "The king removed his signet ring from his hand, and gave it to Haman the son of Hamdata, the Agagi, an enemy of the Jews." When Yisrael fail to heed the admonitions of the 48 neviim, HKB"H, as it were, removes His ring, which is shaped like a "samech," from His hand; in turn, He hands it over, chas v'shalom, to the wicked Haman and his evil cohorts. This lack of support and imminent danger impels and motivates Yisrael to perform teshuvah. This interpretation is consistent with the teaching in the Midrash (Esther Rabbah 3, 10) that when the Megillah mentions the word "king" alone without specifying the king's name, it alludes to HKB"H.

By possessing and controlling the letter "samech," which HKB"H employs to support all who have fallen, the wicked Haman plotted the downfall of Yisrael, symbolized by the letter "nun." This is the reason his confidents and his wife Zeresh advised him to hang Mordechai on a fifty-amah high tree. For, the gematria of the letter "nun," symbolizing downfall, is fifty.

In reality, Yisrael performed sincere teshuvah and turned the tables on the wicked Haman. Instead, HKB"H orchestrated Haman's downfall with the letter "nun." This is the message his confidants and Zeresh convey to him (Esther 6, 13): "אם מורע היהודים מרדכי אשר החלות לנפול לפניו לא תוכל לו כי נפול תיפול—if Mordechai, before whom you have begun to fall, is of Jewish descent, you will not prevail against him, but you will undoubtedly fall before him. This also explains very nicely why Haman himself was hung from the fifty-amah high tree alluding to the letter "nun" of נשלה. This concludes the wonderful chiddush of the Chasam Sofer with our added clarification.

Thus, we can comprehend the passuk in the Megillah at the time of the salvation (ibid. 8, 2): "וייסר המלך את טבעתו אשר העביר the king removed his signet ring, which he had taken away from Haman, and gave it to Mordechai. Because Yisrael had returned to HKB"H's good graces by performing teshuvah, the King of the Universe returned the power of the letter "samech" to Mordechai the tzaddik. With it, he extended HKB"H's salvation and support to Yisrael, in keeping with the passuk: "סומך ה' לכל הנומלים".





## Moshe Rabeinu Influenced the 48 Neviim and 7 Nevios with His Power of Prophecy

Following this glorious path, we will elaborate on the sacred remarks of the Chasam Sofer, zy"a. Why did HKB"H allude to the 48 future neviim and the 7 future Nevios (that would arise to prophesy for Yisrael) by having 48 beams and 7 branches of the menorah in the Mishkan? Let us refer to the Gemara (Sanhedrin 97b): רבי אליעזר אומר, אם ישראל עושין תשובה נגאלין, ואם לאו אין נגאלין. אמר ליה רבי יהושע, אם אין עושין תשובה אין נגאלין, אלא הקב"ה מעמיד להן מלך שגזירותיו קשות כהמן, וישראל עושין תשובה ומחזירן ."במוטב Rabbi Eliezer says: If Yisrael perform teshuvah, they will be redeemed; if not, they will not be redeemed. Rabbi Yehoshua said to him: If they do not perform teshuvah, they will not be redeemed?! Rather, HKB"H will subject them to a king whose decrees are as harsh as those of Haman; thus, Yisrael will perform teshuvah, and He will return them to the right path. The message is clear! If Yisrael had been meritorious and heeded the rebukes of the 48 prophets and 7 prophetesses, there would have been no need to subject them to the wickedness of Haman. However, since they did not heed the words of the neviim and neviot, HKB"H subjected them to the likes of Haman, and they mended their ways.

Now, let us introduce another basic principle of emunah: All of the prophecies of the neviim were already transmitted to Moshe at Sinai. As it is written (Shemos 24, 12): זיאמר ה' אל משה עלה אלי ההרה והיה שם ואתנה לך את לוחות האבן והתורה והמצוה אשר "בתבתי להורותם—Hashem said to Moshe, "Ascend to Me, to the mountain, and be there, and I shall give you the "luchos" of stone and the Torah, and the mitzvah that I have written to instruct them." They expounded on this passuk in the Gemara "לוחות אלו עשרת הדברות, תורה זה מקרא, והמצוה זו משנה, :(Berachos 5a) אשר כתבתי אלו נביאים וכתובים. להורותם זה גמרא. מלמד שכולם ניתנו למשה "מסינגי"—"luchos" refers to the "Aseres HaDibros; "Torah" refers to the written law (the Chumash); "the mitzvah" refers to the Mishnah; "that I have written" refers to the Neviim and Ketuvim; "to guide them" refers to the Gemara. This teaches us that they were all transmitted to Moshe at Sinai. This implies that all of the prophecies of the 48 neviim and 7 Nevios were also transmitted to Moshe at Sinai.

This is even more evident from the words of the Midrash (Devarim Rabbah 3, 9). It refers to Moshe as the "father of all the neviim." Let us explain. A father influences all of his future offspring; without him, none of them would ever be born. Even after their births, he provides for them and raises them.

In similar fashion, Moshe Rabeinu was the holy conduit that nurtured all future neviim with his power of prophecy. In Ohel Yaakov (Tetzaveh), the Maggid of Dubno, ztz"l, explains why Moshe Rabeinu qualifies as the "father of all the neviim":

BY COPY CONCOPY CONCOPY

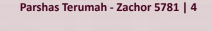
The prophecy of Moshe, a"h, encompassed everything that the neviim prophesied—even that which an established scholar was destined to propose; because he was their father. From the holy spark of his supreme prophecy, prophecy extended to all of the other neviim. In the words of the Mechilta, from the moment Yisrael stood on Har Sinai, they merited having neviim arise for them. Thus, they said (B.B. 75a): "The face of Moshe was like the face of the sun." Just like the illumination of the moon and stars comes to them from the direct illumination of the sun; so, too, was Moshe with regards to the nevuah of all the other neviim.

## The Mishkan Transmits to All Future Generations the Admonitions of the 48 Neviim and 7 Neviot

We now have cause to rejoice; we have successfully shed some light on the sacred remarks of the Chasam Sofer regarding the significance of the 48 beams and 7 branches of the menorah in the Mishkan. As we know, Moshe Rabeinu erected the Mishkan, and everything related to the Mishkan is associated with him. As we learned above, this is why our enemies never gained access or control of the Mishkan; it was stored in a safe, clandestine place just as Moshe himself was. The Torah attests to the latter in the following passuk (Devarim 34, 6): "ולא ידע איש—and no man is aware of his burial place to this very day.

Therefore, seeing as he was the head and foremost of all the neviim, HKB"H alluded to the 48 neviim and 7 Nevios in the Mishkan, and He rested in Shechinah there, as it is written in our parsha: "They shall make Me a Sanctuary, so that I may dwell among them." After all, the ultimate purpose of the Mishkan was for all sinners to bring a korban and be inspired to perform teshuvah. This was accomplished due to the mercy and kindness emanating from the 48 neviim and 7 neviot, who were nurtured by Moshe Rabeinu, the preeminent navi, who had already received all of their prophecies on Har Sinai.

We can now begin to appreciate the elucidation in the Sifre: "They shall make Me ("לפי") a Sanctuary, so that I may dwell



רם 💶 התורה



ANOS (ANOS (AN

among them." Whenever the Torah employs the term "לְּכִּיי, it infers that it will exist forevermore. We presented a similar elucidation in the Gemara concerning the beams of the Mishkan: "You shall make the beams of the Mishkan of shittim wood, standing erect" . . . the Torah teaches us that they remain standing for all eternity. With these elucidations, our blessed sages taught us that the kedushah of the Mishkan—that included structures symbolizing the 48 neviim and 7 neviot—exists forever, even in galus.

We can add a tantalizing idea based on the passuk related to Moshe Rabeinu's passing (ibid. 5): יוימת שם משה עבד ה' בארץ" מואב על פי ה', ויקבור אותו בגי בארץ מואב מול בית פעור"—and Moshe, servant of Hashem, died there, in the land of Moav, by the mouth of Hashem. He buried him in the gorge, in the land of **Moay, opposite Beis Peor.** The Gemara explains (Sotah 14a): "מפני מה נקבר משה אצל בית פעור, כדי לכפר על מעשה פעור"—why was Moshe buried near Beis Peor? To atone for the incident of Peor. Tosafos comment: According to a Midrash Aggadah: Annually, at the time that Yisrael sinned with the daughters of Moay, at that precise time, Beis Peor ascends heavenward to prosecute and mention the iniquity. Yet, when it sees Moshe's grave, it retreats and sinks back down. For, Moshe Rabeinu sank it into the ground up to its nose. So, every time it ascends, it retreats and is sunk down to the point that Moshe Rabeinu sank it.

This clearly attests to the tremendous power of Moshe Rabeinu. Even after his death, he is able to affect us with his kedushah from the place he is secretly buried. The same is true of the Mishkan, Moshe's handiwork; although it is hidden somewhere, it exists and exerts its influence forever and ever, even in galus. It inspires us to perform teshuvah by heeding the admonitions of the 48 neviim and 7 Nevios in lieu of waiting, chas v'shalom, for HKB"H to subject us to a wicked despot like Haman.

## Amalek Caused Yisrael to Accept the Torah by Coercion

Now, we know that the command to build the Mishkan was to provide atonement for the "cheit ha'eigel." We learn this from the passuk (Shemos 38, 21): "אלה בקודי המשכן משכן העדות"—these are the accountings of the Mishkan, the Mishkan of Testimony. In his commentary on this passuk, Rashi explains: The Mishkan was testimony for Yisrael that HKB"H

**overlooked for them the incident of the "eigel"; seeing as He rested His Shechinah among them** (in the Mishkan). So, how does this accord with the teaching of the Chasam Sofer under discussion—that the 48 beams in the Mishkan represented the 48 neviim, and the seven branches of the menorah represented the 7 nevios?

We will endeavor to explain the matter based on an elucidation in the Gemara (Shabbas 88a) related to Matan "ויתיצבו בתחתית ההר, אמר רבי אבדימי בר חמא (Shemos 19, 17): "ויתיצבו בתחתית ההר, אמר רבי אבדימי בר חסא, מלמד שכפה הקב"ה עליהם את ההר כגיגית ואמר להם, אם אתם מקבלים התורה מוטב, ואם לאו שם תהא קבורתכם. אמר רבי אחא בר יעקב מכאן מודעא רבה לאורייתא. אמר רבא, אף על פי כן הדור קבלוה בימי אחשורוש, דכתיב קימו "They stood at the foot of" וקיבלו היהודים, קיימו מה שקיבלו כבר". the mountain." Rav Avdimi bar Chama bar Chasa said: This teaches that HKB"H forcefully held the mountain over them like a barrel, and He said to them: "If you accept the Torah, fine; if not, your burial will be there!" Rav Acha bar Yaakov said: From here stem strong grounds for a notification of coercion regarding the acceptance of the Torah. [Rashi explains: If they are legally accused of not having fulfilled what they had accepted upon themselves, they can claim that they accepted it under duress.] Rava said: Nevertheless, they accepted it during the times of Achashverosh, as it is written (Esther 9, 27): "The Jews fulfilled and accepted"they fulfilled that which they had already accepted.

Why did Yisrael accept the Torah willingly and lovingly after the miracle of Purim, whereas they failed to do so at Matan Torah? The Sefas Emes (Purim 5645, 5654) provides us with a wonderful explanation. At Matan Torah, Yisrael had been poisoned by their earlier encounter with Amalek. The Purim miracle, however, resulted in the hanging of Haman and his sons and a decisive victory over the descendants of Amalek. By eradicating the presence of Amalek, they effectively expunged its poisonous influence and were able to accept the Torah willingly and lovingly.

It appears that this wonderful explanation agrees with what the Sefas Emes explains in parshas Yisro (5635). He attributes the "cheit ha'eigel," to the poisonous venom Amalek injected into Yisrael during their skirmish. He writes: Without a doubt, all of the wrongdoings that were done subsequently with the "eigel," everything happened on account of the wicked Amalek. May his name be blotted out! Elsewhere, he writes (Purim 5636): The truth is that the entire "cheit ha'eigel" is





## Shvilei Pinches 3

attributable to the wicked Amalek, who confused us prior to receiving the Torah and injected venom and the leaven in the dough (the yetzer hara).

Upon careful scrutiny, we see that the two explanations of the Sefas Emes go hand in hand beautifully. The venom that Amalek infected Yisrael with caused them not to accept the Torah willingly and lovingly at Matan Torah. As a consequence, they fell prey to the "Erev Rav," who made the "eigel." Thus, the klipah of Amalek—that was responsible for Yisrael's reticence and restraint at Matan Torah—is what causes every generation of Yisrael to turn a deaf ear to the rebukes of the 48 neviim and 7 nevios.

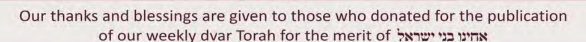
It is now quite clear why HKB"H commanded us to build the Mishkan to atone for the "cheit ha'eigel." As explained, the "cheit ha'eigel" was attributable to the poisonous venom Amalek introduced into Yisrael. As a remedy, HKB"H commanded them to build a Mishkan with 48 beams and a menorah with 7 branches. These symbolic structures were designed to extend the kedushah of the Mishkan to Yisrael

via the **48** neviim and **7** neviot, inspiring them to heed their rebukes voluntarily, without coercion.

At this point, we can comprehend the rationale for Chazal's institution to read parshas Zachor prior to the reading of Megillas Esther on Purim. Parshas Zachor urges us: זכור את אשר עשה לך עמלק בדרך בצאתכם ממצרים". We are being admonished to remember the tragic consequences of the encounter with Amalek prior to Matan Torah; they infected Yisrael with a venom that made it necessary for HKB"H to coerce them to accept the Torah and ultimately caused the regrettable "cheit ha'eigel." So, not only are we commanded to remember, but we are commanded (Devarim 25, 19): "תמחה את זכר עמלק מתחת השמים" you shall eradicate the memory of Amalek from beneath the heaven — you shall not forget!" So, as we explained at the beginning of this essay, it was due to the reading of this mitzvah that Yisrael merited fulfilling the mitzvah of "mechias Amalek" on Purim by bringing about the downfall of Haman and his sons. As a result, they finally accepted and fulfilled the precepts of the Torah willingly and lovingly. Thus, they made amends for initially having to be coerced to receive the Torah.



BENERA BENERAL BENERAL



Family Madeb for the Refuah Shelimah of Lea bat Virgini

Arthur & Randi Luxenberg לזכות of their wonderfull parents, children and grandchildren

To receive the mamarim by email: mamarim@shvileipinchas.com

ANOS (ANOS (AN





EMERGENCY HOTLINE
Dial: 845-371-2760
or Text: 914-490-8129
and type the word
"EMERGENCY"

845-371-2760 | INFO@AREIVIM.COM | P.O. BOX 166 HILLBURN, NY 10931 | WWW.AREIVIM.COM

To subscribe to the Weekly Email, please email info@areivim.com and enter "Subscribe" into the subject line.

Please go to www.TorahAnytime.com to listen to Rabbi Shmuel Gluck, and other popular speakers, on TorahAnytime.

#### By Rabbi Shmuel Gluck

fter Hashem gave the instructions to build a Mishkan, the Torah says, V'chein Ta'asu, so shall you do. Rashi explains it to mean an ongoing Mitzvah to replace any Keili which is lost or destroyed.

The Malbim explains it as follows: Shekol Echod Yivneh Lo Mikdash B'Chadrei Libo, each person should build a Mishkan inside his heart. The analogy of a person being his own Mishkan is found in numerous places. The most commonly read one is Mizmor Shir Chanukas Habayis, explained by many Meforshim to refer to the Bais Hamikdash within each person, since there is no reference to anything other than personal growth in that entire Perek of Tehillim.

But, what does it mean to build a Bais Hamikdash in one's heart? I believe the message is a foundational one and is required to properly fulfill Ratzon Hashem.

Most people see their goal in life to fix what exists but is broken and to create what is yet missing in the world. While some think of it in terms of business or community service, many think of it in terms of Avodas Hashem. They want to make the world better and that is important. But, their perspective is wrong.

They are thinking outwards when they must fix the world by fixing themselves. If they create humility in their mind, the world will be humbled, even if only in a small way. If they act with Shalom, so will those around them. This concept can be applied as a specific technique, a broad approach, and a moral obligation.

A person can't scream at a child to not be angry. Besides the irony of it, it is morally wrong and ineffective. People are supposed to change the world by changing themselves. If they dramatically change, their effect will expand and more people will learn both by example, and through the Siyata Dishmaya he creates to act the same.

That is the instruction that each person should be a Bais Hamikdash. Each person should be a source of Kedusha and Avodas Hashem so that, just as with the light of the Bais Hamikdash, his existence will spread Kedusha to the entire world. And for those that don't think in terms of Kedusha, each person should be an example of a stable, balanced, fair, and sensitive person. Becoming such a person will "catch" on to others and we will become the safe oasis that people need and will gain from just as the Bais Hamikdash was for Klal Yisroel.

## Becoming a Thinker

would like to introduce this article's message with an analogy from addictions. I often explain to parents that there's a significant difference between being addicted to a specific, but fleeting interest, such as computers, and having an addictive personality which requires, at every stage of life, something to be addicted to. (If parents would believe me, they would be much calmer and do a better job weaning their children off their addictive gaming and social networking habits.)

Being addicted to a specific behavior is a challenge but not a lifetime one. I have seen many teenagers and young adults spend their entire day gaming or scrolling on a computer for months until they found the perfect job or some other life mission. As soon as they found something which made them feel accomplished, they easily transitioned into a normal schedule and kept it. They were demonstrating an addictive behavior but not an addictive personality.

#### By Rabbi Shmuel Gluck

This is in contrast to someone with an addictive personality. When he becomes bored from computers, he has a strong urge to latch on to something else to obsess about, and then, something else after that. The specific behavior is only a manifestation of something much bigger, an addictive personality. They may get over gaming but then they will become obsessed with something else. Whatever they do, they will do with an obsession and ignore whatever other responsibilities they have.

I know several people with addictive personalities and their lifetime challenge becomes evident in every nuance, even when they are not struggling with a specific addictive behavior. They are still in need of constant stimuli, behave manipulatively to others, and are always trying to sell someone on a concept or item.

This analogy comes to mind to describe a positive trait found



in many people. Addictive behaviors don't necessarily mean that a person has an addictive personality. It is also true that some positive behaviors don't necessarily translate into a person being as good as the single behavior may hint to. The behavior may be nothing more than a fleeting interest. As soon as we become interested in something else, our obsessive drive to do what is right is forgotten.

I know some people who act generously but are not generous people. I know others who act responsibly in a limited area of their lives but are not responsible overall. Their actions are limited to the one or two areas of interest. They are, only sometimes, great parents. This is the reason we find many people who, in public, seem to be great people and their families describe them differently beyond imagination.

Some people only have fleeting moments of extraordinary goodness, while others people live their entire life excelling. Still, their behaviors don't translate into being defined by their actions, not because they don't mean well but because of another reason.

I have a friend who has undertaken to help his community. He acts like a person who is "addicted" to helping others since he is always trying to make the community better. But, he isn't thinking like an "addictive" person. He goes about his community work as if he isn't a community person.

How does a community-minded person think? He realizes the need to be constantly patient. He adopts practical expectations by expecting no support from others, nothing in return, and

little appreciation. He also acts with humility throughout the process. He then, consistently, year after year, continues to serve those who may not appreciate, or even notice, what he has done for them. Finally, if he were "addicted" to helping others, he would apply those traits in all areas of his life even when he was speaking to the gas station attendant.

This same concept applies to those who learn a lot of Torah. Do they learn when on vacation? Do they keep trying to "sell it" to others? The addict does. **People who are addicted to good things should be just as "contagious".** The lack of spreading it to others by the sheer energy from inside of him may be a sign that he only has an addictive behavior but not an addictive personality. I am not saying that he is not a good person, but he can up his game even further.

My message is that many of those that are looking to grow focus their efforts on improving their behaviors and not enough, if at all, on the way that they think. They are unaware that changing their behavior without changing their thoughts is limited in scope and sustainability. But changing their thoughts makes it unnecessary to change their behavior.

Some people don't change the way they think because they can't imagine themselves as fitting the role. Many have told me that they don't think they can be a good father or mother. What they are unaware of is that their "verbal protest" increases their resistance to grow. They have created a self-fulfilling prophecy.

Refusing to grow into the part causes them to feel inadequate, limiting their potential success. It is common that the person will eventually "burn out" as the result of living a contradictory life. He is living like one person while thinking like another. There is only so long that this can sustain itself.

Just as having an addictive personality without acting on it still makes for an unhealthy person always at risk of "falling", the inverse is also true. A person who has no time to offer community assistance but sincerely thinks like one will offer more help than others. **We should appreciate that the** 

correct perspective already makes us better people.

This message has a practical application in people's daily lives. We try to succeed as parents, businessmen, even as friends, without trying to think like them. Instead, we should learn what the role requires.

It is not easy to think like a parent. Parenting, for example, requires patience. Some people can't imagine mustering the necessary patience to be a successful parent and they are not

wrong about the amount of patience required. How can they be expected to think like a parent?

Despite the need to be honest with oneself, the first step is believing in the importance of the role, then, "through no choice", accepting the role. Finally, they should try to mimic the role, even if only so that over the years, they will grow into the part. Believing in oneself and in the role will accelerate a person's growth and it should be of little concern whether they will become the perfect parent.

All people need to do is to become addicted to the need to be a great parent and, eventually, they will do a great job. The adrenaline will help them find solutions, tools, and even patience in places they never thought they would find anything.

"People who are addicted to good things should be just as 'contagious'."





## MIZMOR L'Dovid

Divrei Torah Inspired by the Torah Commentaries of RAV SHIMSHON RAPHAEL HIRSCH ZT"L

## A Study of Shabbos #21 "Beginnings" With Chochmah - Betzalel, Part 3

By David Gurwitz

It is my honor and pleasure to present some thoughts of my friend and chavrusah, Rahmiel Hayyim Drizin of Chicago. I have been zocheh to receive daily email teachings via email from him since 2008.

He is a prolific author and thinker who has written six seforim on Chanukah, six seforim on Sefiras Ha'omer, and four seforim on Shovavim, and has translated, with a commentary, the entire Zohar selections on Chok Yisroel and Chumash Habahir. He has also authored seforim called Sukkos and Hospitality, Tikkuney HaShabbos, and Sefer Eitz Chayim Hee for Tu B'Shevat, and has several free e-books at http://www.ish-tam.com/rav\_drizin/.

Here are some of his words regarding the posuk that we have been studying which we say before Shabbos from Tehillim 106: "Mi chochom veyishmar eileh veyisbonenu chasdei Hashem - Whoever is wise, let him note these things and they will understand the kindnesses of Hashem." At that point, after a long week, it is difficult to spend the time to "note" and understand. Therefore, I am undertaking to explore certain aspects of that posuk as they appear to me from Hashem's kind Hand.

Rahmiel Hayyim writes: "There is a wondrous Zohar we learned in the class I teach at seminary in Skokie that you may

wish to share with your readers concerning your theme of *chochmah*:

"These are the accounts of the Mishkan Ha'eidus as they were counted, according to the commandment of Moshe' (Shemos 38:21). Rebbi Shimon opened the discussion with the verse: 'In the beginning, G-d created the heaven and the earth' (Bereishis 1:1).

"This was already explained and expounded upon in different manners, yet Hakadosh Boruch Hu created the lower world resembling the higher one, so this world will be shaped like the higher world. And all the special colors of above were installed below to join and unite world to world. when Hakadosh Boruch Hu wanted to create the world, He looked at the Torah and then created it. And He looked upon the Holy Name, which comprises the Torah, and gave existence to the world. The world was created by three sides: chochmah, tevunah and daas. By chochmah, as it is written, 'Hashem by chochmah founded the earth' (Mishlei 3:19); by tevunah, as it is written, 'By understanding (tevunah) He established the heavens'; and by daas, as it is written, 'By His knowledge (daas), the depths were broken up' (3:20). So all contribute to the existence of the world, and by these three, the Mishkon was built, as it is written, 'And I have filled him with the spirit of G-d in





chochmah, and in understanding, and in knowledge' (Shemos 31:3).

"All these three were alluded to in this verse: 'In the beginning' corresponds to 'in chochmah.' 'G-d created' corresponds to tevunah. 'The heaven' is, as written, 'and in knowledge.' And all are mentioned in the building of the Mishkon. In this secret it is written, 'And these are the accounts of the Mishkon,' for this is the secret of chochmah. 'The Mishkan Ha'eidus" is the secret of tevunah. 'According to the commandment of Moshe' is the secret of daas... Everything that Hakadosh Boruch Hu created in this world He created as the reflection of above. All this is shown in the building of the Mishkon.

"You have previously shared with us the *Onkelos* described by the *Zohar*: '*Bereishis* - in the beginning' corresponds to *chochmah*. So the whole creation process we find in the Torah is '*in chochmah*.'

"Similarly, as suggested by the *Zohar*, the *Pekudei haMishkon* accounts also relate to *chochmah*. This means that what is above is below. The building of the *Mishkon* paralleled the six days of *binyan*, the building of the universe.

"But wait. Haven't you, Dovid, been teaching of the relationship between chochmah and Shabbos? Doesn't Shabbos preclude 'accounting' or calculation for a weekday matter, such as the 39 types of melachah (constructive work) done in the Mishkon?"

"Not necessarily. For the purposes of charity or for doing a *mitzvah*, one is permitted to make calculations (orally). In general, one may not *speak* about calculation of the price of something for which one has not yet paid. Nonetheless, a G-d-fearing person would refrain from *speaking* about calculations for no purpose (*Shulchan Aruch 307:6, Kitzur Shulchan Aruch 90:4, Yalkut* 

Yosef, Shabbos, vol. 2, 180-1, and Mishnah Brurah 307:27).

"But this prohibition does not relate to accounting or calculations in *thought*, the realm of *chochmah*. '*In the beginning*,' our *Zohar* says, relates to '*in chochmah*,' which exists in *machshavah*, thought, which shares the same three-letter root as *cheshbon*, accounting.

"Just as on Shabbos, we are to do teshuvah - both sharing same three letters - so, too, on Shabbos, we should make a cheshbon, accounting, of where we stand, preparing for the world to be recreated, as it were, weekly, with the beginning of our week after Havdolah.

"Hashem told us that if we build a Mishkon, He will dwell besocham, amongst us, not necessarily in it. We are the architects and the builders of the Mishkon in our hearts, the ones responsible for opening up to the luminous light of the One.

"Shabbos is the pause that refreshes, when we have the rest to actualize chochmah, in thought, doing accountings of our own personal Mishkon, and figuring out what needs to be done in the week to come."

It is a *brochah* to have such special friends and teachers as Rahmiel. He gives new meaning to the spiritual equivalent of the often used expression in sports "to go deep"! Anyone interested in getting on his email list should contact me. Be prepared to go deep.

To be continued...David







Parashas Terumah תשפ"א

#### ועשו ארון עצי שטים אמתים וחצי ארכו ואמה וחצי רחבו ואמה וחצי קמתו

They shall make an Ark of atzei shittim, acacia wood, two and a half cubits its length; a cubit and a half its width, and a cubit and a half its height. (25:10)

Chazal (Talmud Yoma 21a) teach that one of the miracles which occurred in the Bais HaMikdash was Aron einah min ha'middah, the place of the Aron HaKodesh, Ark, was not included in the measurement of the Kodesh HaKedoshim, Holy of Holies. Based on the measurement, the Ark should not have fit inside the room. The Kodesh HaKodoshim measured twenty cubits by twenty cubits, and a Braissa states that a space of ten cubits was on either side of the Aron. Thus, only through a miracle did the Aron fit in the Kodesh HaKodoshim. Obviously, how this occurred is beyond the grasp of our mortal minds, but that it did occur is all that matters. Clearly, this miracle presents profound symbolism and a significant lesson for us.

Four levels of hashroas ha'Shechinah, resting of the Divine Presence, occurred within the environs of Eretz Yisrael. Horav Eliyahu Baruch Finkel, zl, observes that, concerning all four, the parameters of space miraculously did not exist. First (and the highest level) was the Kodesh HaKedoshim, with the Aron HaKodesh's measurements not being included in its internal measurements – as if it were there, but not there – since it took up no space. Next was the Azaray, Temple Courtyard. During the Shalosh Regalim, Three Festivals, when the People ascended to Yerushalayim for the pilgrimage, they stood crowded (in the Temple Courtyard) but, when they bowed, they had sufficient space, such that no one was too close to his fellow (in order that no one would hear the confession of another). The miracle of space in Yerushalayim was manifest by everyone obtaining a place of hospitality in the Holy City. Jews came from all over; yet, they each had place to sleep. Eretz Yisrael is quoted in the Talmud (Gittin 57a). In Eretz Yisrael on Har HaMelech, King's Mountain, 600,000 cities sat, each containing a population paralleling the number of Jews that left Egypt. Three of those cities had a population double of those who left Egypt. The space of the Har Hamelech was far from able to absorb so many cities with so many people. When a certain heretic asked Rabbi Chanina why he had exaggerated the numbers, his response was, "Eretz Yisrael is called *Eretz HaTzvi*, Land of the Deer. Just as the skin of the deer cannot hold its flesh (for, after the deer is skinned, its hide shrinks), so, too, when Eretz Yisrael is settled, it expands; when it is not settled, it contracts."

In any event, we observe that space miraculously does not play a role concerning hashroas haShechinah. Why? Rav Elya Baruch explains that while the Mishkan and Bais HaMikdash are physical edifices, they are infused with a spiritual dimension due to the fact that Hashem rests within them. Indeed, we can posit that these structures serve as the link which connects the physical world to the spiritual. In the spiritual dimension, no limitation of space exists. It transcends space. Thus, we may say that when the two connect, the spiritual sphere overwhelms the physical in such a manner that physicality no longer plays a role. Therefore, the Aron HaKodesh, which is the central point and focus of the Mishkan/Bais HaMikdash,

the place where Hashem rests His Divine Presence, is not bound by physical parameters. It transcends them.

Having said this, we suggest that the more one is able to focus and connect with spirituality, the less he is constrained by physical limitations. This is why a holy person can experience extreme pain, yet neither feel it nor be encumbered by it. One can face the greatest adversity if his mind is focused on the spiritual. Horav Elazar M. Shach, zl, endured painful leg surgery without general anesthesia, because it would cloud his mind. His students held his leg down as the surgeon operated. Rav Shach, clearly in pain, never once emitted a cry of pain. His mind was on the Torah. He was transported to the world of the spirit, in another realm, where physical pain was non-existent.

Horav Yisrael Taub, zl, the Modziter Rebbe, composed his famous Ezkerah, a searing melody, during the surgical amputation of his leg, which he was compelled to undergo without anaesthetic (his heart could not tolerate the anaesthetic - it was 1913). The lengthy and intricate melody, expresses the profound agony he experienced viewing the thriving metropolis of pre-World War I Berlin, while simultaneously remembering the wretched state of Yerushalayim (at that time). For Modziter Chassidus, music is not merely an ancillary to worship; rather, it is the very essence of spirituality and the primary avenue for achieving true avodah she'b'lev, service of the heart. Indeed, Rav Yisrael was wont to say, "The world sees heichal ha'neginah, celestial sphere of melody, as being adjacent to the heichal ha'teshuvah, celestial sphere of repentance. I see the heichal ha'neginah as standing even higher than the heichal ha'teshuvah. Through song, we are able to captivate one's heart and reach it, and, through the music, bring him back to Jewish observance. Music is like a switch that turns on the light that illuminates his soul."

We all know simple Jews, some who were even distant from Jewish observance, who have been able to transcend pain and fear by connecting – even on an elementary and modest level – to a spiritual entity. An elderly Russian patient in a west coast hospital, who had many years earlier been observant, was asked by the hospital's chaplain if he would like to touch a Torah scroll. This man was gravely ill, his morale sagging lower and lower, as the pain of his illness and the awareness of the inevitable were obviating any sense of joy. Yet, he wanted to touch the scroll. He requested water to wash his hands, then recited a blessing and touched the Torah. He asked if he could hold it – he did – and then wept and smilled simultaneously. From that day on, he was transformed into a different realm, a world where pain and fear did not exist.

The chaplain took note of this amazing metamorphosis and had a small *sefer Torah* commissioned, so that he could take it with him on his visits with patients who were feeling discouraged and depressed. As one patient encapsulated the effect on him, "I have not seen one of 'these' in such a long time. I have felt so separated from my family and from my people. Now, all of a sudden, I feel connected again. I am prepared to face whatever the future holds for me."

Patients who were nearing their final hours of life have found strength and spiritual healing in holding the Torah. A grandson remarked shortly after his elderly grandfather's passing, "In these past months, my grandfather lost much of his faculties and

#### Hebrew Academy of Cleveland

Dedicated to the memory of Ellis Goldberg z"I publisher and distributor of the worldwide edition of Peninim





memories, but one thing he never lost was his connection to Torah." Connecting with the spirit allows us to "lift up" from this physical world.

ועשית ארון עצי שיטים ... ונתת אל הארון את העדות אשר אתן לך

They shall make an Ark of atzei Shittim (Acacia wood)... You shall place in the Ark the Testimonial tablets that I shall give you. (25:10,16)

The Aron HaKodesh was the receptacle that contained within it the first Luchos HaBris — which Moshe Rabbeinu broke as a result of the cheit ha'eigel, sin of the Golden Calf — and the second Luchos. Chazal (Berachos 8b) compare a talmid chacham, Torah scholar, who, due to no fault of his own has forgotten his learning to the Shivrei Luchos, Broken Luchos. As we are instructed to place the Broken Luchos respectfully beside the Luchos Shniim, Second Luchos, so, too, are we commanded to respect the elderly Jew whose Torah erudition is sadly now a matter of history. One may think that the scholar's distinction is his Torah knowledge, and, once this Torah knowledge is no longer extant, the scholar is no longer a scholar, and he is no longer deserving the respect that was once accorded to him. We see from the Shivrei Luchos that this is untrue. As the Shivrei Luchos (which once were special) are placed in the Aron, likewise, the talmid chacham, who "once was," is to be respected.

The metaphor of the "broken" next to the "whole" has been the topic of much commentary. The Kotzker Rebbe, zl, was wont to say, "There is nothing as whole as a broken heart." This lends us much insight into the true meaning and value of brokenness. One who is presently broken, but was for the majority of his life whole, is actually transitioning from one form of "whole" to another (perhaps more poignant) form of "whole." The Luchos without the Divinely-engraved lettering (which flew off) reverted to stone; the talmid chacham whose Torah knowledge has left him is a mere man without the spiritual accoutrements and benefits that Torah knowledge affords a person. The Aron HaKodesh did not contain a set of "whole" Luchos and particles of the broken Luchos, but actually had two "whole" Luchos - one represented whole in the physical sense; the other represented the wholeness of a broken heart. For the Jew who confronts life amid adversity, his hope and trust enable him to cement the broken shards and make them whole

I think there is another connection that exists between the Shivrei Luchos and the talmid chacham who has forgotten his Torah. They both impart a similar message. When Moshe descended the mountain and saw the moral profligacy that had bewitched the nation, the perverse revelry which showed their delight in sinning against Hashem, he made a judgment call to break the Luchos. A Golden Calf and Luchos do not mix. Torah must remain pristine. It cannot collaborate in any way with anything that undermines Torah values. Torah neither brooks compromise, nor does it need embellishment. It is free-standing and requires neither assistance nor support. One who is devoted to Torah does not dance around a Golden Calf. Moshe made a major leadership decision which Hashem ratified. The Almighty thanked Moshe for his decision, and it became his epitaph as the closing words (l'einei kol Yisrael, "before the eyes of all Yisrael") of the Torah. The Shivrei Luchos represent a solemn, awe-inspiring Kiddush Hashem, sanctification of Hashem's Name, a lesson for future generations: The Torah does not negotiate. It must remain pristine, untouched, pure.

The *talmid chacham* whose learning is no longer a part of him represents a person who has devoted his life wholly to Torah. He neither sought nor cared for material benefit and physical diversion. He gave it all up in order to devote his life to the study of Torah and dissemination of Torah. Now, he is old, shattered by the ravages of time and ill health. His Torah is no longer a part of him, as the words

of the *Luchos* were no longer a part of the *Luchos*. They both attest to the verity of Torah without embellishment, Torah without compromise. People might harshly view the *talmid chacham* in his present state as a sad relic. The Torah views him as a *mekadesh Shem Shomayim*. This is why he is compared with the *Shivrei Luchos* and accorded the same respect, because, after all, he has earned it.

#### ועשית שנים כרבים ... משני קצות הכפורת. והיו הכרבים פרשי כנפים למעלה ... ופניהם איש אל אחיו

You shall make two Cherubim... from both ends of the Kapores...The Cherubim shall be with wings spread upward... with their faces toward one another. (25:18,20)

The Baal HaTurim writes: Keruvim — Kravya, like young children. He cites the pasuk, Ki naar yoraei v'ohaveihu; "When Yisrael was a lad I loved him" (Hoshea 11:1). The purpose of the Mishkan is to draw and continue hashroas haShechinah, the Divine Presence, into the earthly sphere (thus, bringing sanctity and deeper spirituality into our midst). The primary place where the Shechinah reposed was between the Keruvim, whose facial features were that of young children. The Keruvim aroused Klal Yisrael's attribute of naarus, an exciting, exuberant and passionate drive to serve Hashem and observe His mitzvos. This is the merit by which we warrant Hashem's repose within our midst.

In his commentary to *Shemos* 25:5, *Vayishlach es naarei Bnei Yisrael;* "He sent the youths of *Bnei Yisrael.*" (*Onkeles* says this refers to the *Bechoros*, Firstborn, who were charged with slaughtering the *Korbanos Shelamim.*) *Ramban* defines *naarei Bnei Yisrael* as the "young men who had not yet tasted sin, never having approached a woman (never having any immoral thought or action) for they are the *mivcharim*, choicest, among the people and the holiest among them." Thus, *Ramban* implies that the advantage of youth is purity and sanctity, not yet having been tainted by sin.

The Talmud (Bava Kamma 92b) quotes Rava asking Rabba bar Mari: "From where is this matter derived whereby people say, 'When we were small, we were considered to be men; now that we are old, we are considered to be children?' Rabbi Mari answered that it is written in the Torah (Shemos 13:21), that when Klal Yisrael initially travelled in the wilderness, Hashem Himself guided them with a Pillar of Cloud and a Pillar of Fire. The Almighty Himself guarded the Nation. At the end, however, when the nation had "aged" and become more distinguished, they were guarded and led by an angel dispatched by Hashem. (The problem he posed was: It appears that when we were young we were important; when we aged, however, we lost our significance and were treated like children.)

Obviously, the above dialogue in the Talmud requires serious commentary. Horav Eliyahu Svei, zl, quotes Horav Mordechai Pogremonsky, zl, who addresses Hashem's initial guidance of Klal Yisrael, then transfers it over to an angel. Should it not be the opposite? Youth bespeaks strength and independence. Age evinces infirmity and weakness. A nation that has aged and weakened requires more significant assistance than one that is in the bloom of youth. Rav Pogremonsky explains that age is a term applied to sin. Rashi comments concerning the pasuk in Sefer Tehillim (71:9), Al tashlicheini l'eis ziknah; "Do not cast me off in time of old age," "If I have aged with sin, do not reject me."

When one is young, i.e., with little to no accumulated sin, he has a greater ability to recognise and acknowledge Hashem via the medium of what transpires in the world — especially in that which occurs in the immediate proximity of his personal life. His rationales and excuses, the cynicism that comes with aging, does not hamper his ability to see with clarity. In other words, as we age, we conjure all kinds of reasons for our errors of "omission or

Peninim is published by Peninim Publications in conjunction with the Hebrew Academy of Cleveland ©2021 All Rights Reserved by Rabbi A. L. Scheinbaum

Sponsorship - e-mail: peninim@dvar.info





commission." As we age, the blinders become larger and thicker, obviating our ability to see lucidly and acknowledge Hashem.

This is what *Rava* lamented: When a person is young, pure of sin, his vision of Hashem is clear and not myopic. When he ages, it becomes stunted, imprudent and indulgent. He has a *teretz*, answer, for everything, with cynicism abounding in his every word. When *Klal Yisrael* left Egypt (when they were "young"), Hashem led them. Once they sinned with the Golden Calf, they lost that special closeness. They were now transferred to the care of an angel. *Naarus* is thus defined as purity from sin, which engenders Hashem's love for us.

The Alter, zl, m'Kelm quotes his Rebbe, Horav Yisrael Salanter, zl, who posits that the advantage of naar, youth, is a constant drive to learn, to amass more, greater and deeper knowledge. Klal Yisrael, regardless of their erudition, seek to delve deeper into the Torah, to swim in the sea of Talmud. They never know enough; they never have enough. They always want more Torah. This is the benefit of youth. [It is not reserved for youth. Indeed, the greater one is, the more he has learned, the more he realises and acknowledges that he has so much more to learn. Youthfulness is an attitude which can and should be shared by young and old alike.]

Rav Svei supplements this with his own caveat. A young child views everything as "new." Everything that he learns and observes is new to him. This is the attitude of naar, youth: excitement concerning everything that he learns. It is special; it is precious; it is new! This emotion should permeate every aspect of our service to Hashem. I remember a few months ago, when I finally left the pandemic-generated isolation of my home to go to shul for the first time, the excitement of davening with a minyan, of hearing krias haTorah was overwhelming and palpable. Can I say the same thing now? Hischadchus, newness; excitement, exuberance, spirited, eager, etc. These are the words that should define our avodas hakodesh.

Perhaps we may add another understanding of *naar*. *Hisnaari mei'afar*, "shake off the dust" (*Lecha Dodi*). Young people live lives that are unfettered by cynicism. Optimism reigns when one is filled with youthful ardour; avoiding the scepticism and misanthropic moods that often accompany someone who has been blindsided by the vicissitudes of human life. Shake it off! Act! Ignore the pessimists and naysayers. This is youth.

One gadol particularly exemplified the vitality of a youth — despite his being beset with illness, old age and heavy emotional baggage; it was the *Ponovezher Rav, Horav Yosef Kahaneman, zl,* who can be credited with re-establishing Torah in *Eretz Yisrael* following the destruction of the Torah centres of Europe. The *Tchebiner Rav, zl,* said of him, "The *Ponovezher Rav* showed us what Torah vitality is!" He had every reason to escape to *Eretz Yisrael,* retire from public life and learn all day, but, as he himself said, "I sacrificed the greatness of the 'Ponevezher Gaon' for the sake of the *Ponevezh Yeshivah.*"

The *Ponovezher Rav's* achievements are beyond incredible. He demonstrated that a person is imbued with mighty willpower and unlimited resources with which he can accomplish so much. What prevents him from realising success? The perceived and realistic obstacles and barriers that affect little people. One who places his trust in Hashem, as did the *Ponovezher Rav*, can surmount and overcome all challenges. Hashem will grant him success if he will "shake off" the fetters that attempt to separate him from achievement.

האחת הטבעת אל ויהי על ראשו אל הטבעת האחר ויהי תאמים מלמטה ויהי והדו יהיו ויהי תאמים מלמטה ויהי They must be coupled together on the bottom, and they must also be coupled together evenly on the top with one (square) ring. (26:24)

The *Mishkan* had two abutting wall planks, which ran from east to west and from north to south, meeting at the corner of the *Mishkan*. They are described as *to'amim milmatah*, coupled together on the bottom. The words *to'amim and teumim* have the same root, which means twins. Thus, although being two distinct units, separated by the *Adanim*, silver sockets at the bottom (in which pegs of the planks were placed), they fitted and complemented one another. The tops of the planks had to be *tamim*, matched up – completely, united by the *tabaas*, ring, that passed over them.

Horav Shimon Schwab, zl (quoted in Rav Schwab on Chumash), observes that the construction of the Mishkan serves as (among other lessons) a metaphor for the building of the Jewish marriage and, by extension, the Jewish home. A man and a woman are two distinct individuals, with variant personalities, who share common interests. Based upon their individual talents and strengths, they will approach each specific endeavour differently. Twins are born together, often have similar appearances, but maintain different personalities and talents. Nonetheless, they have a unique relationship unlike the average two siblings. Concerning the physical, mundane aspects of marriage, the young couple are toamim milmatah, coupled together on the bottom. Coupled is sufficient, since, after all, they are different. On the other hand, concerning the "top," hashkafos, Jewish philosophical outlook, spiritual values, etc., a husband and wife must do more than merely complement one another. They must be yachday, completely united, unified as one, like the kerashim which yachdav yiheyu toamim.

This accord (fusing of the minds) is created via the *tabaas*, single ring, over both planks. The *Rav* says that this is the source for the custom of using a ring as the medium of marriage, as opposed to any other item of value (*Tosfos Kiddushin* 9A). (Perhaps this is why we should maintain the custom of a *single* ring ceremony. Two rings imply two *hashkafos*.) The Jewish home is referred to as a *mikdash me'at*, a mini sanctuary. The wedding accentuates the similarities between the sanctity of the Jewish marriage (a union of holiness, hence, *Kiddushin*) and the *kedushas*, sanctity, of the *Mishkan*.

#### Va'ani Tefillah

שים שלום Sim Shalom Establish peace.

Requesting peace does not only mean that one does not want to be involved in any form of strife. Indeed, the most essential form of peace, the key to good fortune and enjoyment, is peace of mind. One who is not at peace with himself is not at peace with anyone. Without inner peace, one is unable to cope with the realities and challenges of life. One who is positive about life can, and will, roll with the punches, accepting adversity as it comes, looking for the positive take on everything that occurs. In Sefer Orchos Chaim l'Ha'Rosh (69), the Rosh teaches: "Want whatever Hashem wants for you. Enjoy whatever you have, whether it be a little or a lot." Horav Mordechai, zl, m'Lechovitz, says (quoted by HoRav Avraham Chaim Feuer), "If things are not as you want them to be, you should want them to be as they are." In other words, if one believes (and we all do) that Hashem controls, guides the world with our lives included, then there is a good reason for what is happening. Being depressed over it will not alter the results. Rather, if we accept it as a G-d-mandated occurrence, with a sense of peace of mind (not resignation) and positive acceptance that this is what Hashem wants, then we achieve true harmony and satisfaction in our lives.

This publication is available worldwide via email and e-readers. For info call: ISRAEL 02 532 6058 / USA (216) 371-7609 / e-mail: <a href="mailto:peninim@dvar.info">peninim@dvar.info</a>





### When You Give from Your Heart



<u>דבר אל בני ישראל ויקחו לי " 25:2</u> <u>תרומה, מאת כל איש אשר ידבנו</u> לבו תקחו את תרומתי"

"Speak to B'nei Yisroel and let them take for Me a portion, from every man whose heart motivates him you shall take My portion." — Being that the beginning of the Posuk says, "הַּקְחוֹ לִי תרומתי" — why does it need to repeat it at the end of the Posuk, "תַּקְחוֹ אַת תרומתי"? Additionally, why does the Posuk end with, "יחרומתי" — "My Terumah," instead of just using the same Loshon as the beginning of the Posuk, "הַּבְּחַרֵּחַ"."

Being that the beginning of the Posuk says, "ויְקְחוֹ לִי תרומה" – why does it need to repeat it at the end of the Posuk, "תקחו את תרומתי"? Additionally, why does the Posuk end with, "תרומתי" – "My Terumah," instead of just using the same Loshon as the beginning of the Posuk, "תרומתי". There are times that a person can give 10 Dinar to Tzedakah and Hakodosh Boruch Hu can consider it as if he gave a 100 Dinar, due to the purity of his heart when giving it, and because of the effect that the money had.

There was a story with a wealthy person who spent two hundred gold coins in order to help a sick man who was deathly ill. The sick man was healed, and his life was saved due to the wealthy man giving money for his healthcare. The wealthy man had great Simcha that he was able to help and save the life of a Yid, especially for the sick man was a known Yarei Shomayim. One night the wealthy man had a dream, and he saw an elderly man with a face glowing like the sun who had magnificent ledgers in his hands. The wealthy man asked the elderly man what is written in the ledgers that he was holding. responded that in these ledgers were written all of the Mitzvos performed by Klal Yisroel. Each type of Mitzvah had an exclusive ledger. The wealthy man asked to see the ledger of the Mitzvah of Tzedakah and Gemilas Chasodim. The elderly man pulled out an extremely thick ledger and gave it to him. The wealthy man asked why this ledger was so thick, and he answered that the ledger was divided based upon all the different types of Gemilas Chasodim: Bikkur Cholim, clothing the unclothed, feeding the hungry, performing duties on behalf of the Tzibur, supporters of Torah, and helping the orphans - among the many different sections in this ledger.

The wealthy man asked to see the section of those who give Tzedakah on behalf of sick people. He saw many names written there, but had trouble finding his own name there. The elderly man showed

him his name, but the man was irritated., for above his name was the name of a man who was very poor, yet this poor man's name was listed before his own. This could not be, for he knew that man was exceedingly poor and could not have given a lot of money, yet he also knew that he could not be mistaken for the ledger clearly spelled out the man's name and town, and there was only one man with that name in the town. He asked the elderly man – how could it be that this poor man performed a greater act of Chesed, when I gave so much money to help this individual from certain death due to his illness?

The man answered him that this poor person knew of a person who had a sickness within him, yet he outwardly seemed fine, and was not aware of his illness. The sick man went to the doctor, and the doctor recognized his illness, and told him that he must take a certain medicine that very same day. The doctor did not want to scare him, and did not tell him directly that if he did not take the medicine that same day, the disease would spread and he would not recover. The doctor did tell the poor man about the urgency of the sick man taking the medicine that same day. The sick man was unable to purchase the medicine for it cost 10 silver coins, but he only had 7. The poor man knew about the situation and guaranteed the 3 remaining coins so that the sick man would be able to purchase the medicine. The sick man purchased the medicine, took it, and recovered - all thanks to the poor man who gave the three coins.

The wealthy man was bewildered as to why this poor person, who gave only three silver coins to save someone's life, was written in the ledger before him, who gave 200 gold coins to save someone's life. The elderly man explained to him that while it is true that he gave much more, nonetheless, there are three reasons that the other person's act was greater. 1 – You were very proud in your heart that you gave such a large amount to save the person, and you rejoiced in the importance you were given due to your act. 2 - The sick man who was saved and his entire family constantly praise you and bless you for your meritorious act. 3 - You received great honor from all who heard about your virtuous act, and were looked upon highly by others because of it. Regarding the act of the poor man who gave the three silver coins, it was not considered to be a great act in the eyes of others. Even from the sick person himself who was saved by this poor man, for the sick man just

thought that the poor man gave him 3 silver coins so that he could obtain his medicine that day, though if not for that, he would have probably obtained his medicine sometime in the future. He was not aware that he would have died had the poor man not assisted, and was therefore not overly grateful to the poor man. Thus, the poor man is written in the ledger before the wealthy man. We see from this story the concept that there are those who give 10 coins, and Hakodosh Boruch Hu considers it as the person gave 100 coins. This means that there are times one can give 10 coins while Hakodosh Boruch Hu adds 90 to it, to make it as if the person gave 100 coins. "ויקחו לי תרומה" – Hakodosh Boruch Hu says – take for Me, "מאת כל איש אשר ידבנו לבו" – and when you give from your heart - a complete heart, then, "תקחו את תרומתי" – I will also count My Terumah, the 90 coins. into your Terumah, so that it will be as if you gave 100 coins. (ברכת הרי"ח)

Why does the Posuk say, "ידבנו לבו"

– that his heart wants to give? There are certain limbs which are מְּבְלִים, they accept, and they are not מתנים, they don't give. There are other limbs which are בותנים but not מקבלים, and others which are both מקבלים and נותנים. The heart is that which is מקבלים but is not מקבל. The Torah is stressing that the one giving the Terumah should be a true giver, without seeking to receive something in return. (תולדות יצחק)

First, we must know that Hakodosh Boruch Hu does not need anything from us. The money is His, as is everything else that we have. The only thing one can truly give to Hakodosh Boruch Hu is his heart. Hakodosh Boruch Hu is abundantly merciful, and He gives us much reward for actions that we do with His money. The giving of money to the Mishkan was all about doing it L'shem Shomayim. If one did not do it L'shem Shomayim, then he missed the whole point in the giving. This is not the same for one who gives Tzedakah to the poor, for even if he does not do so L'shem Shomayim, he is still accomplishing something and creating a Tikun in the world when he gives money to a poor or destitute person. Hakodosh Boruch Hu knows exactly what is in our hearts and we will be rewarded based on what is in our hearts. We must seek to truly give our hearts to Hakodosh Boruch Hu, as He seeks to give us much reward for it. We must want to do more than just a create a Tikun by giving money to the poor and needy, but we must do so for the sake of Hakodosh Boruch Hu. May we be Zoche to not just give money, but to give our hearts.

For questions, comments, to ourchase the Sefer "Parshah Pshetl", or to receive a free weekly Dvar Torah on the Parsha-Please email; ParshaPshetel@email.com Thank you, Y. Schechts





Volume 23 – Issue 19

#### Help people be surrounded with holiness and insight.

Print, e-mail, and share Migdal Ohr with others.

You'll be glad you did. E-mail 'Subscribe' to info@JewishSpeechWriter.com

©2021 - J. Gewirtz



A publication dedicated to Harbotzas Torah

This week's issue dedicated by

Rabbi Jonah and Blanche (a"h) Gewirtz Silver Spring, MD

In appreciation of the efforts expended in publishing these Divrei Torah each week and in honor of their son's birthday on 9 Adar.

#### שבת Zmanim for

Wesley Hills, NY הדלקת נרות שבת 5:17 -שקיעה 5:35 -זק"שׁ מ"א 8:46 -זק"שׁ גר"א 9:26 -סוף זמן תפילה 10:31 -5:37 -שקיעה 6:19\* -צאת הכוכבים 72 צאת 6:49 -

Times courtesy of MyZmanim.com

#### Now You Know!

This week we read Parshas Zachor, the commandment to remember what Amalek did to us when we left Egypt, and to eradicate them from the planet when the time comes.

It is a biblical commandment to recall this and it must be heard or read at least once a year lest we forget.

What did Amalek do? They attacked the Jewish People and killed the weak and stragglers. They did not do this for any typical reason for going to war such as to protect their own land or to conquer more. Amalek attacked us solely to show the world that the Jews were no different than anyone else.

They didn't want any nation to think we were holy and special, least of all us. Chazal compare them to someone who jumped into a hot bath. Though he got scalded, he cooled it off for everyone else.

We were coming from the miracles of Egypt and the high of drawing closer to Hashem through His Torah. We were on an upward trajectory and this was untenable for them. They needed to shatter that momentum. They "cooled" us off to prevent our growth.

This is something we can never forget nor ever forgive. Amalek is the eternal enemy of Hashem because they wish to be obstacles to spiritual growth. They blind people to the truth - that we were created for greatness and can achieve it.

Thought of the week: your environment isn't making you a better person, then maybe you need a better environment.

"וידבר ה' אל משה לאמר: דבר אל בני ישראל ויקחו לי תרומה..." (שמות כה:א-ב)

#### "And G-d spoke to Moshe saying: Speak to the Children of Israel and they shall take for Me a tribute ..." (Exodus 25:1-2)

There is a famous question asked here regarding the donations to the Mishkan. The words used to command the Jews to bring forth contributions to build the new "home for Hashem" in their midst are quite strong. However, then we are told that the gifts are to be taken from those whose hearts uplift them to give.

If the donations are voluntary, how can Hashem command that people "want" to give? He could command Moshe to talk to the people, perhaps, but the words used here convey a firm directive that they should donate. Can Hashem mandate emotions?

Chazal tell us, "Hakol b'ydai Shomayim, chutz m'yiras Shomayim," everything is in the hand of Heaven except for fear of Heaven. That is to say, Hashem gives us the ability to control our emotions and choose how we feel about Him. Those who are G-d-fearing are very precious to Hashem because they are choosing to love and revere Him. Therefore, it would seem that even if He can, Hashem will not control people's emotions. In that case, what sort of command is it that we find here, that everyone was to contribute? What if they didn't feel like it?

The answer is that though Hashem will not command you to feel something. He WILL command you to behave in a way that is conducive to serving Him. We have promises of reward and punishment which are intended to motivate people to act properly. Those who take them to heart will likely act correctly, and those who do not will likely not serve Hashem in a proper way, because though they might be motivated one moment, they can just as easily be fickle and turn away from Hashem when the mood strikes.

However, if one puts himself in a situation where he is likely to move in the right direction, he can then ensure that he will continue to want to serve Hashem. By choosing the proper environment, by surrounding one's self with Torah scholars and pious Jews, and by eschewing the influences that interfere with a true connection with Hashem, one can direct himself to the right path.

This is what Hashem was commanding Moshe. Speak to the Children of Israel and drive home the point that they need to want to donate. They can do that by clinging to people like Moshe and the elders. They can do that by focusing on the kindness Hashem showers upon them every day. When they do that, then their hearts will lift them up and they will truly desire to do whatever they can to foster closeness between themselves and Hashem.

As the Torah continues, "They shall make a Mikdash for Me and I shall dwell in their midst," which can be translated as "they shall BECOME a Mikdash for Me." By aligning ourselves with those who are close to Hashem and learning from their example, we can become close to Him and become the essence of the Mikdash - so He can dwell within us.

A twelve-year old boy decided that he would grow long payos, sidelocks, which are a fulfillment of the mitzvah not to 'destroy' the hair of the head at the temples. Though he came from a Chasidic background, this was still highly unusual at the time he did it, back in the 1950's. It wasn't common then for Jews to be so "noticeably" Jewish.

He explained his reasoning. He loved Westerns but felt that the movies were a distraction from his studies and what he wanted to become. He knew that if he wore long payos he would be too embarrassed to go into a theater. At the end, this young man grew to be a great Talmid Chacham - because he knew how to force his own hand.





לפחד ממשהו ואז הגיבור יעזוב אותם. בשביל זה הבאתי את המשל של הגיבור.

מה שצריכים עכשיו עם ישראל, זה רק לחזק אותם! לחזק אותם – בורא עולם אוהב אותכם! שומר עליכם! אנחנו בידיים שלו הטובות! ישתבח שמו לעד!

בשביל לחזק את האמונה, גם צריכים להתפלל על זה, לבקש מה' יתברך: "הקב"ה תחזק לי את האמונה!".

וגם צריכים הרבה להגיד תודה! כשאדם אומר תודה ועוד תודה! צריכים לראות, ישתבח שמו לעד! כמה טוב ה'! איזה טוב ה'! איזה יופי! תסתכל כמה טוב ה' עושה איתר!

וגם מה שנראה לך שהוא רע, תסתכל על דברים שחשבת פעם שהם רעים, ואח"כ ראית שה' עשה רק טוב!

ככה תחזק את עצמך! להרבות בתודה! גם על מה שנראה לך רע, אתה תראה איך שתגיד תודה הכל יתהפך לך לטוב!

תדעו לכם, מזמור לתודה, כל מזמור בתהילים זה עולם ומלואו, אבל מזמור לתודה, אפילו שהוא קצר ממש זה עולם ומלואו, אמונה בשלמות! ממש!

אמרו לי כבר כמה אנשים שעל כל דבר הם אומרים מזמור לתודה. באתי לאיזה מקום, לחצתי על המעלית, ישר אמרתי מזמור לתודה שהמעלית עובדת. שנפתחה הדלת, מזמור לתודה, וכו', על כל דבר! ואתם תראו איזה חיים מתוקים שיהיו לכם, להגיד על כל דבר, גם על הדברים הכי רגילים, מזמור לתודה!

הריעו לה' כל הארץ! עבדו את השם בשמחה! בואו לפניו ברננה! דעו כי ה' הוא אלוקים!

זה המסר של מזמור לתודה, זה המסר של האמונה – דעו, כי השם, שהוא הוויה, שהוא רחמים, הוא אלוקים, הוא הדין.

אל תחשבו שיש טוב ורחמים ויש דין. מה פתאום! הדין גם הוא יוצא מהרחמים של השם יתברד!

וכשאדם מחליט שהוא מאמין ברחמים של בורא עולם. ואומר: "בורא עולם, מי הביא לי את הצרה הזו? אתה! שאתה אוהב אותי, שאתה כולך רחמים! בוודאי זה לטובתי, אפילו שאני לא מבין – תודה!

וכשאדם חי שה' הוא אלוקים, הוא באמת יראה איך הכל מתהפך לטובה!

אם אדם יזכה לדעת שה' הוא אלוקים, הוא יראה!

וזו המלחמה על האמונה, ורק פה זה המבחן! שאדם ידע, שמה שלא יעבור עליו בחיים, הוא תמיד יזכור – מי הביא לי את הדבר הזה? מי? אבא שבשמיים שהוא אוהב אותי, ודאי שזה לטובתי! אין שום ספק שזה לטובתי! שום ספק! לכן אני אגיד לו תודה! וכשאדם אומר תודה על מה שנקרא רע, התודה היא הביטוי שאתה מאמין שבורא עולם אוהב אותך ועושה איתך רק טוב. וכשאתה לא יכול להגיד לו תודה, אתה לא מאמין שהוא אוהב אותך, כי אתה הולך לפי השכל שלך.

אם אתה הולך לפי האמונה, התודה, ככה אני אומר לבורא עולם: "התודה, זו ההוכחה, זה הביטוי שאני יודע שאתה אוהב אותי ואתה עושה רק טוב!".

ככה אמרתי לו.

זו התודה!

לכן כל אחד ואחד, שיתחזק עכשיו להגיד הרבה פעמים מזמור לתודה.

זכיתי להכניס את הנקודה הזו, שאדם אומר שמונה פעמים מזמור לתודה רצוף, כל צרה שלא תבוא יהי רצון, הוא יראה ניסים ונפלאות! שמונה פעמים מזמור לתודה רצוף ורואים ישועות, ישתבח שמו לעד!

וזה זמן, כמו שאמרתי, לשמח, לחזק, לעודד! משנכנס אדם מרבים בשמחה! לשיר שירים! לספר בדיחות! כל הדרכים של השמחה!

והעיקר זה מה שאנחנו זוכים ללמד אותכם, אמונה! כי האמונה זה הכלי לקבל את השמחה.

מה שאנשים לא יודעים, שחושבים שאמונה זה דבר שאדם צריך להמציא אותו מאיפה שהוא.

שאמונה זה בידיים של האדם, ואם אין לו אמונה זה לא בסדר. וזה ממש מצחיק.

?מאיפה תמציא את האמונה

אתה צריך להאמין שאמונה מקבלים מבעל האמונה!

ומה היסוד? שאדם יודע שהוא אפס, בעצם לא אפס, אלא אפס גדול!

והכל מקבלים רק מהבורא יתברך שמו!

ואם אפס מתחבר לאחד, שזה הבורא, הוא נהיה עשר.

לכן גם אמונה צריכים לבקש מאבא!

מאיפה נמציא את האמונה? רק מהבורא יתברך, לבקש: "תן לי את האמונה שאתה פה נמצא ושומע אותי, ורואה אותי, ומשגיח עליי, ושומר עליי, ואין מי שיכול לנגוע בי! ואתה הגיבור של העולם! ומי יכול לנגוע בי! אני לידך! אני מחזיק את הידיים שלך! מי יכול לנגוע בי?! אין כלום! לא מידת הדין ולא כלום!"

כי אדם יכולה להכנס בו מחשבה: אבל אני לא צדיק גמור, אני עדיין עושה עבירות.

מה ז"א? מה אתה חושב, שיש מישהו שישר נהיה צדיק?! ורק מי שנהיה ישר צדיק ממש מושלם, רק אותו הבורא שומע?! איזה דמיונות!

אם אתה רוצה להיות צדיק, אתה כבר נקרא צדיק! כי אתה רוצה להיות צדיק!

אפילו שהתהליך יקח המון זמן, אם אתה רוצה להיות צדיק, אתה כבר נקרא צדיק בשמיים! אפילו שאתה צריך עוד ללמוד ולהתפלל על זה, ולעשות תשובה, ועוד ועוד.

לא להתבלבל! לדעת שבורא עולם אוהב אותנו! משגיח עלינו! ישתבח שמו לעד! רק טוב יהיה לנו! ובאמת עכשיו אחרי שחיזקתי אותכם, שאתם יודעים, ש – מי אתה? אפס! אתם יכולים להיות רגועים

כי כשאדם יודע שהוא אפס הוא רגוע, הוא יודע 'אני אפס, רק בורא עולם יכול לעזור לי, מה אני צריך? אמונה? בורא עולם תן לי אמונה! מה אני צריך? שמחה? בורא עולם תן לי שמחה! אני רוצה להחזיק לך ביד!, וכל דבר! רק לבקש מהבורא!

זה השכל! בפשיטות! לדעת שאני אפס!

למה אדם מתבלבל? כי הוא חושב שיש איזה 'אני', וה'אני' הזה יכול להמציא המצאות ואז הוא חושב שזה תלוי בו וכל היום רודף את עצמו.

הוא לא מבין שהוא אפס אחד גדול! אתה רוצה לחיות עם ה'אני' שלך? תחיה בגהינום. אתה רוצה לחיות בגן עדן? תחיה באמונה שאין עוד מלבדו ואתה אפס.

אז מה הבחירה? הבחירה שאתה מבקש מבורא עולם שיחזיר אותך בתשובה ויתן לך כח, והכל. מה הבחירה? שאתה תעשה? מה אתה רוצה, להיות מציאות? מחילה, יש בורא לעולם שהוא עושה את הכל והכל רק בידיים שלו ולכן מבקשים ממנו הכל.

ועל זה תבקשו ראשון: "אבא שבשמיים, תן לי לדעת שאני אפס, וכל הבחירה שלי היא רק לבקש ממך, על כל דבר".

ויהי רצון שנזכה שכל עם ישראל ידעו את אפסיותם ויזכו לחיות את האמונה האמיתית, ונזכה יהי רצון שכבר היום נשמע את שופרו של משיח, אמן כן יהי רצון.

#### העלון

לכבוד נשמתו הטהורה והקדושה של הצדיק הקדוש אדוננו מורנו ורבנו נחמן בן <u>פיגא זיע"א.</u>

<u>וכן לעילוי נשמת הצדיק הקדוש רבי יהודה זאב בן רבי יחיאל צבי ע"ה</u> וכן לעילוי נשמת חברינו היקרים ארז בן דליה ע"ה ובועז בן רומיה ע"ה וכן לעילוי נשמת פערל בת ר' מאיר ע"ה וכן לעילוי נשמת שלמה בן נעמה ע"ה בתוך שאר כל נפטרי ישראל



## א' אדר תשפ"א

<u>דיבורים מתוך שיעורו השבועי של הרב</u>

הרב שלום ארוש שליט''א

## יתכנו טעויות בשל מהוצת הכתיבה

א<mark>ורוא בשעת התעצ'לה וקריאת התורה</mark> / העלון מוקדש לזכותו של מורנו הר. ם בן ימנה שיחיה ויאריך ימים בבריאות איתנה עד מאה ועשרים שנה

הגיע החודש שחיכנו לו. אחרי כל מה שעברנו. משנכנס אדר מרבים בשמחה. ויהי רצון שמעכשיו נזכה להתחזק בשמחה ולהרבות בשמחה.

וידוע שחודש ניסן זה החודש של הגאולה, ויהי רצון שנזכה שככה יהיה, נרבה עכשיו בשמחה ונזכה לגאולה השלמה אמן.

על חודש אב אמרו רבותינו משנכנס אב ממעטים בשמחה. כמה ממעטים? מעט מאוד, רק מה שכתוב בשולחן ערוך. דברים מסוימים מאוד.

על חודש אדר כתוב 'משנכנס אדר מרבים' בשמחה, ולא כתוב לנו כמה. פירושו שמשנכנס אדר מרבים בשמחה כמה שיותר. תרבה ותרבה ותרבה, בלי שום הגבלות! [כמובן שלא על ידי סמים או אלכוהול].

?איך באמת מרבים בשמחה?

ישנה העבודה הפרטית של כל אחד, שכל אחד צריך לעבוד כל הזמן, כל החיים, איך להיות בשמחה כל הזמן, למרות כל מה שעובר עליו.

רבנו הקדוש כותב 'דע שעיקר הגלות אינו אלא בשביל חסרון אמונה'. וזאת אומרת כפשוטו, שאם זוכים לאמונה זוכים לגאולה, וכמובן שזוכים לשמחה.

הגאולה הכללית זה דבר שהוא רק בידיים של בורא עולם, הוא יחליט מתי להביא את הגאולה הכללית. אנחנו מתפללים, מייחלים, מבקשים, שתהיה עכשיו עכשיו בעזרת ה', מיד בקרוב, הגאולה הכללית.

אבל הגאולה הפרטית של כל אחד ואחד, זו העבודה של האדם בעצמו.

הגאולה הפרטית תלויה באמונה של האדם.

אנחנו שומעים כל מיני נבואות זעם, והפחדות... – לא! אנחנו צריכים להחזיק באמונה! שאנחנו בידיים טובות של אבא שבשמיים! שהוא אוהב אותנו! כמו שאנחנו אומרים בכל יום 'אהבת עולם אהבתנו', והוא שומר עלינו! 'הנה לא ינום ולא יישן שומר ישראל'! והוא משגיח עלינו!

ואנחנו בידיים הטובות שלו! אין לנו מה לפחד משום דבר כעולם!

מי יודע איזה עוד נבואות יגידו? אבל אנחנו בידיים של בורא עולם, ומי שמחזיק באמונה הוא כאילו מחזיק בידיים של בורא עולם.

הבורא הוא אין סוף ואין תכלית, אין לו גוף ולא דמות הגוף, אבל ממש כאילו.

יש משל שמסביר איך אדם צריך להחזיק רק באמונה ולפחד רק מה'.

למשל, איזה אדם, חלש מאוד, שהלך ביחד עם איזה גיבור, והלכו ביחד ברחוב, באיזה אזור שנחשב מסוכן. והאדם החלש היה כל הזמן מפחד. כל רגע היה נבהל ומפחד!

הגיבור אמר לאותו אדם חלש: "תשמע, אתה הולך איתי ואתה מפחד?! מהרגע הזה אם תפחד אני יעזוב אותך!".

מה קרה לאותו בנאדם? התחיל לפחד לפחד, שהגיבור לא יעזוב

מה הנמשל? אדם צריך לדעת שהגיבור זה בורא עולם, כשאתה הולך איתו, פירושו שאתה מאמין בו, אז מי יכול לנגוע בך? מי יכול להזיק לך? מי יכול לעשות לך איזה שהוא דבר רע? אף אחד! מישהו יכול להתקרב אליך? רק רואים את הגיבור וכולם בורחים, כולם מתבטלים!

#### הכל מתבטל! ברוחניות ובגשמיות! מידת הדין מתבטלת! שום נגיף לא יכול להתקרב אליך, מי יכול להתקרב? רואים את הגיבור!

רואים שהגיבור מחזיק לך את היד, מישהו יכול להתקרב אליך?! האדם צריך להבין שאם הוא יפחד ממשהו חוץ מהבורא יתברך שמו, הבורא עלול לעזוב אותו.

ולכן אדם תמיד צריך לפחד שהבורא לא יעזוב אותו, ולהשתדל תמיד להתחזק, לדעת – **אנחנו בידיים של בורא עולם!** 

אדם שיש לו אמונה, איך שהוא מאמין ככה יהיה! אם הוא מאמין שה' עושה רק טוב, רק טוב יהיה לו!

מה שחז"ל אמרו שכל מה שה' עושה לטובה הוא עושה – זו אמת מה שחז"ל אמרו שכל לאמיחה!

זו האמת לאמיתה!

אי אפשר להבין כמה בורא עולם הוא רק טוב!

#### אדם שיש לו קצת דעת הוא יודע כמה בורא עולם הוא רק טוב ועושה רק טוב! וכשאתה מאמין ככה אז רק טוב יהיה לך.

אדם מפחד כי הוא חושב שיכול להיות רע. אבל מי יעשה רע?! הרי אין עוד מלבדו, אז מי יכול לעשות רע?!

הרי יש לנו כלל באמונה – אין מי שיכול להטיב לך או להרע לך אם לא בגזירת הבורא. אז יוצא שמה? שאין מי שיכול להרע לך, איז מי שיכול לעשות רע אם לא בגזירת הבורא.

והבורא עושה רק טוב!

לכן אדם שחי באמונה שבורא עולם עושה רק טוב – רק טוב יהיה לכן אדם שחי באמונה

אדם שחי באמונה שבורא עולם אוהב אותו תמיד, אז הוא חי באמת שהוא חי מחזיק בידיים של הגיבור, ומי יכול להתקרב אליו? שום דבר!

אין מה לפחד!

יוצא שעיקר העבודה רק להחזיק באמונה.

ולכן אמר רבנו אמר שעיקר הגלות אינו אלא בשביל חסרון אמונה. ורבנו אמר שלפני שיבוא משיח מעט יחזיקו באמונה.

הצדיקים אמרו שבדור האחרון יהיו כאלו נסיונות שלהאמין בה' יהיה קשה כמו לטפס על קיר חלק.

והזמן הזה זה רצון הבורא יתברך שמו, שנתחזק באמונה! ורק נשמח! לשמח את עם ישראל! לעודד את עם ישראל! זה הזמן עכשיו!

כל הנבואות האלו שמפחידים את עם ישראל, אפילו אם הייתי יודע איזו נבואה, הייתי מבין שלא צריכים להגיד אותה, כי זה לא יחזיר אנשים בתשובה. זה יכול רק להפחיד אותם, והם יתחילו







#### מוסר הפרשה הידושים לפרשת שבוע

#### השראת השכינה

פרשתינו פותחת בפסוק (שמות פרק כה ח) "ועשׂוּ ַלִי מָקָדַשׁ וִשַּׁכַנִתִּי בִּתוֹכַם" חז"ל דרשו 'בַּתוֹכוֹ לֹא נֵאֵמַר אַלַּא בָּתוֹכַם, חָלַמֶּד שָׁהַקַּדוֹשׁ בַּרוּךְ הוּא חַשָּׁבֵה שָׁכִינַתוֹ בַּתוֹרְ כַּל אֲחֵד חָיָשָׂרַאֵל'. וצריך לראות וללחוד: (א) איך וכיצד האדם זוכה להשראת השכינה? (ב) צריך להבין איך חשרים את השכינה בתוך הלב? (ג) חהו עניין המשכן בזמנינו? מטרתו של יהודי עובד ה' הוא כמו שכתוב בזוה"ק (תקו"ז ו כב:) "אשרי הוא חי שחתקן לה דירה עאה בלבו". 'דירה' מסמלת את המקום הטבעי שבו האדם גדל ומתפתח, ובה סוצא הוא את סרגועו ומנוחתו, ומשקיע את כל כוחות נפשו לשכללה בפאר והדר - איש אשר עם לבבו, בעבור יוכל להפיק ססנה את סירב התועלת וההנאה שיש בכוחה לספק עבורו. רש"י על הפסוק (הנ"ל) מסביר "ועשו לי מקדש" - ועשו לשחי "בית קדושה" כלוחר איך עושים חקום הראוי לשחו יתברך כאשר עושים בית קדושה. חכאן, אם אין הבית לשחו של הקב"ה, אין בו קדושה, ואין הקב"ה יכול לשכון בו. משל למה הדבר דומה, לאדם המזמין חדר בסלון יקר, הסחיר סעט יקר, אך בעל בית הסלון מבטיח לו כל מיני הטבות. סוף סוף, האדם מתרצה ומזמין חדר, משלם את החדר בכרטיס אשראי, והחדר הספואר נרשם על שסו. ביום הסתוכנן הוא סגיע לסלון, סקבל ספתח לחדרו, וסצפה לסצוא את אותם התנאים הספוארים אשר הובטחו לו.

סה רבה הפתעתו כאשר הוא פותח את הדלת: החדר סלולכך, כל הריהוט הפוך, ובקבוקים ריקים וקליפות

פיצוחים זרועים ובדלי סיגריות על כל השטיח, ושיכור מכוסה בבוץ סרוח על המיטה. האורח המרומה, בטרם הוציא את כל זעסו על בעל בית הסלון, סגרש את השיכור מהחדר. השיכור מעמיד פנים נעלבות. והנה, לתדהמת האורח, רודף המלונאי אחרי השיכור כדי לפיים אותו! לב האדם נחשל לחדר בבית חלון. הקב"ה הוא האורח אשר סוכן לשלם סחיר יקר כדי להתאכסן שם, אך דורש תנאים נאותים של נקיון רוחני, דהיינו קדושה ויראת שמים. אין מקום בחדר לשני דיירים שונים זה סזה בתכלית, כל שכן לסלך ולשיכור. בנוכחות שיכור סתועב, דהינו היצר הרע, אז בודאי הקב"ה לא יתרצה להיכנס בכלל, וכך נדחקות רגלי השכינה. קל להבין אפוא, שכל אחד חייב לנקות את חדרי לבו ולהכין אכסניא נאותה למלך מלכי המלכים יתברך שמו. זהו ועשו לי מקדש, לי לשמי, שהחדר במלון, דהיינו חדרי הלב, צריך להיות אכסניה מתאימה למלך מלכי המלכים הקב"ה. רבינו נחמן מברסלב בליקו"מ (ח"ב תורה ח) חביא: כִּי יֵשׁ מִזוֹנַא דְּנִשְּׁמַתֵא וּמְזוֹנַא דָּגוּפַא, וְעַל יִדִי ָסְזוֹנָא דָּגוּפָא וֵחֱלָשׁ סְזוֹנָא דְּנִשִּׁסֶתָא. פירוש הדברים ע"י שהאדם דואג לתאוות גופו הוא מחליש את מזון הנשמה כי אי אפשר למלך ושיכור לשהות באותו מקום, כלומר תחילת רצון להשראת השכינה הוא רק ע"י ניקון הלב. ולצורך נקיון זה נתן הקב"ה לעסו ישראל את סצוות התורה, שבכוחם להשריש ולהעסיק באדם את יהדותו בסחשבותיו, ברצונותיו, בשאיפותיו ובסעשיו. וזה היה דבר ה' אל משה רביעו: "דַּבֶּר אֵל בָּנֵי יָשָׁרַאֵל וֻּיּקָּחו לִי תִּרוֹמה ַ הַאָת כַל אִיש אֲשֶר יִדְּבֶחו לָבוֹ תָקָחו אֵת תִּרוֹחַתִי... וְעַשו ַלִי מָקָּדַש וִּשַׂכַּנִּתִי בָּתוֹכַם... וְכֵּן תַּעֵשו". רצון העליון היה

#### פנינים חסידות ברסלב

אָסָר בְּחוֹנֵר עִם פָּל כְּלַל יִשְׂרָאֵל וְּלָבֵּל שָׁם הַתּוֹרָה.

עָּסֵר בְּחוֹנֵר עִם פָּל כְּלַל יִשְׂרָאֵל וְּלָבֵּל שָׁם הַתּּוֹרָה.

עָסֵר בְּחוֹנֵר עִם אָשָׁר הָפָּאָדָם. בּוֹן בְּעַת הַלְּצִיף הָבָּעָה וֹנִרְ שָׁרָ הָלָצִיף הָפָּאָדָם הַּוֹל הָשִׁר הִיְּלִבִיף שָׁבָּעָל וִנְּכֹּר הָתְּצִייף הְּבָּעָה וִנְיִלְ כִּתְ הַתִּוֹרָה וְשָׁבְּי וִיְּלִבְּל שְׁתְּ בְּּלִבְי וִיְתְ הַבְּל הְּתְ הַתִּוֹרָה וֹנְצְאָחָה הָלִבְי שְׁבְּעַל הְּבָר הְּתִּ הַּחִּוֹרָה וְשָׁבְּר הְּלָבִיף הְּשָׁבְּי וִיְבִּל הְּאִ הְשִׁיבְ הַבְּבָּל הְת הַתּוֹּךָה וְּנִאֲחָה הַלְּבִיף הְּשִׁר הְּלָבִיף הְּשִׁבְּל הְּבְּלְבְּלִת הַתּוֹלְה הְּיִבְיה וְּהָא הְּשִׁרְ הְבָּבְּלְת הַתּוֹּךְ הְּיִבְּה וְּבְּלְה וְּבְּלְת הְתּוֹנְה הְּבָּל הְעָם הְּשִׁרְ הָבָּיף הְּעָה הְּשִׁר הְּבָּל הְּעָ הְּתִּבְּלְת הְתּוֹלְה הָבָּיף וְּבְּלְת וֹנְתְּלְבְּל הְּעָ הְּשִׁר הְבָּבְיף הְיִבְּה הְּשִׁר הְבָּבְיף הְיִבְּיה הְּשִׁר הְּבָּבְּלְת הְתּוֹלְה הְבָּיה בְּיוֹל בִּחְבְּבָּל הְעִים הְתּוֹלְה הְבִּיוֹ בְּעִה הְּבִּית בְּלְּבִית הְּלִיהְ וֹבְּלְיתוֹ וְיִבְּלְה הְּשִׁ הְּבִּלְיתוֹ וְיִבְּלְתִיוֹ וְיְבָּל הְשִׁבְּלְּבְּל הְבְּלְבְּל הְיִבְּל הְוֹבְב בְּשְׁבְּל הְעִבְּית הְבְּלְבְית הְשִׁיבְּיה הְשִׁבְּית הְבִּיוֹבְיב הְאוֹב בְּשְׁבְּבְּל הְיִבְּית הְבְּלְבְּתוֹן הְבָּבְית הְבִּיוֹבְיה הְשִׁבּית בְּבִּבְּית הְבִּיוֹב בְּאוֹם בְּשִׁם הְבִּיוֹל הְבִּית בְּבִּל בְּבִּית בְּבִית הְבִּיוֹב בְּשִׁת בְּבִּל הְעִּים הְשִּבּית בְּבִיוֹים בְּשִׁם הְשִׁבְּיל הְיִבְּים הְבָּיה בְּיוֹב בְּשִׁם הְבִּיוֹים בְּבִּית בְּבִיי בְּשִׁבְּיי בְּיוֹב בְּעִם הְבִּיה בְּיִים בְּבְּיים בְּבִּית בְּבִייִם בְּעִים בְּבְּבִי וְשִׁבְּיִם הְבִּיה בְּיִים בְּבִיי בְּיִים בְּבִּית בְּבִּייִים הְּבִּים הְבִּית בְּיִים בְּבִיים בְּבִּיים בְּבִיים בְּבִּיים בְּבִּיים בְּבִּים בְּבִּיים בְּבִיים בְּבִיים בְּבִיים בְּבִּיים בְּבִיים בְּבִיים בְּבִּיים בְּבִיים בְּבִיים בְּבִּיים בְּבִּים בְּבִּייִים בְּבִּיים בְּבִּייִים בְּיִים בְּבִּים בְּבִּייִים בְּבִּיים בְּבִּייִים בְּבִּיִים בְּבִּיים בְּבִּיִים בְּבִּייִים בְּבִיים בְּבִייְים בְּבְּבִיי בְּבְּבְיִים בְּבְּבִיים בְּבְּבְייִים בְּבְייִבְיִים

שָׁכֵּר מוֹהַרָּצִיְּהְ פַּעָם אַחָת בְּעֶבֶּרְ הַּהְּבָּי, מְּיֵּגְט אֶסְמֵּר צְּעַהָּתִּי לָּהַשָּׁם יִתְּבָּרָך: "הַאֵּלִיי ְּסָקּלְּפַּת הְּסָּו עָלֵלָהְ וְּדִוֹסֶה תָּיָה עָלֵי הַדְּבָר. כְּאִכּוּ הָסָוּ עַּלֶּלָהִ עוֹמֵד עָלֵי לָהַכּוֹתֵיִי בָּמוֹט בַּרְזֶל..." (אַבְּנֶי הָבִּילִי בּּוֹלִים בְּּתְעֵייִה

שבתוככי העולם הזה החומרי יהיה לו ית' מקום קדוש הראוי להשראת השכינה, ויתקיים בכך תכלית בריאת העולם. ובשביל להקים מקום קדוש זקוקים לנתינת התרומה של עם ישראל, שמביאים בנדבת ליבם את כל הדברים היקרים להם מכל ותורמים אותו למען מטרה נעלית זאת.

## שו"ת של הסד ע"י בית הוראה "חוט של חסד"

הרה"ג ר' ירון אשכנזי שליט"א ר"כ חושן משפט בישיבת "חוט של חסד" מנהל רוחני ב"קו ההלכה" קו ההלכה הספרדי: 3030

#### <mark>עיקרי ההלכות לשבת זכור ופורים חשולש</mark>

#### שבת זכו<mark>ר</mark>

- א. בשבת זו מוציאים שני ספרי תורה, ובספר השני קוראים בפרשת "זכור את אשר עשה לך עמלק" והטעם כדי להסמיך מעשה המן למעשה עמלק. (רש"י מגילה כיט) ועחלקו הראשונים האם מצווה זו מדאורייתא או מדרבע, ולכן צריכים ליזהר בקריאתה מאד ולכוין לצאת ידי חובה. שולחן ערוך (סימן קמ"ו סעיף ב").
- ב. צריך השליח ציבור להודיע
  לציבור שיכוונו לצאת ידי חובת
  מצוות זכירת עמלק ומחייתו שהיא
  מצוות עשה מן התורה, ושגם הוא מכוין
  להוציא את השומעים ידי חובתם. שלחן ערוך
  סימן תקפ"ט (סעיף ט"). ועיקר הכוונה לצאת ידי
  חובה בקריאתו של השליח ציבור ואין צריך לכוון
  לצאת בברכות, והמחמיר תבא עליו ברכה. הגרי"י
  קעייבסקי (ארחות רבע חלק ג' עמוד לב).

#### פורים משולש

א. בשנה זו חל יום פורים דפרזים (י"ד באדר) ביום שישי, ופורים דמוקפין (ט"ו באדר) ביום שבת, ומכיון שבשבת אין אפשרות לקיים את מצוות הפורים, לכן

בכל רחבי הארץ שנוהגים לעשות את הפורים ביום י״ד יש הלכות סיוחדות ליום שישי, ולבני ירושלים שנוהגים לעשות את יום ט״ו חילקו חז״ל את סצוות יום הפורים לשלשה ימים כמו שנבאר תיכף אי״ה.

בכל רחבי הארץ והעולם עושים את יום הפורים ביום שישי, יש להקפיד לעשות את קריאת מגילה, מתנות לאביונים ומשלוח מנות בבוקר מוקדם כדי שיוכל לאכול סעודת פורים בבוקר קודם שעת המנחה, ואם לא הספיק לעשות הסעודה בבוקר יכול לעשות את הסעודה בשעת המנחה. (שלחן ערוך סימן רמ"ט סעיף ב' ומשנה ברורה סעיף קטן "ט).

ג. בירושלים ובשושן (המדאן שבאיראן) שנוהגים לעשות בכל שנה בט"ו אדר, בשנה זו מתחלקת המצווה לשלשה ימים:

- ביום שישי קוראים את המגילה כמו בשאר ערי הארץ ביום חמישי בלילה וביום שישי, כמו כן את מצוות המתנות לאביונים עושים ביום שישי.
- 2. את קריאת התורה "ויבא עמלק" קוראים בשבת (ומכיון שקורא פרשה זו בתור מפטיר ואינו מחלק אותה לשלשה עולים, אין צריך לכפול את הפסוק האחרון כמו בכל שנה), כמו כן את "על הניסים" אומרים בתפילות השבת.

- את מצוות סעודת פורים ומשלוח מנות עושים ביום ראשון, משום שיש דין מיוחד שצריך לקבוע יום של שמחה שאינו תלוי בידי שמים, ואילו שבת הינו יום שמחה שגיעו תלוי בידי שמים, ואילו שבת הינו יום שמחה שנקבע בידי שמיים, ומכל מקום אף בשבת ראוי להכין כיבוד מיוחד לכבוד הפורים. ולשתות יין או שיכר ושאר משקאות לכבוד הפורים. שאר משקים עלול לזלזל באיזו מצווה או שיימנע מברכת המזון וכדומה, ייזהר שלא ישתה אלא מעט שלא יבוא לידי שכרות, ודין זה נוהג אף בפורים עלאו.
- כשעושים סעודת פורים ביום ראשון אין לומר על הניסים בברכת המזון, וראוי שיאמר על הניסים באמצע "הרחמן".
- ה. קריאת ההפטרה בכל ערי הארץ ספטירים כרגיל
   לפי פרשת השבוע, ובירושלים ספטירים כסו פרשת
   זכור "פקדתי את אשר עשה עמלק".
- בערים המסופקות כמו טבריה, צפת, עכו, יפו וכו' עושים את עיקר מצוות הפורים ביום שישי, וביום ראשון עושים סעודה, אבל אין קוראים בפרשת ויבא עמלק ביום שבת אלא ביום שישי.
- ביום ראשון אין אוסרים תחנון בכל סקום, ב<mark>ין</mark> בירושלים ובין בשאר סקוסות.









#### צוואה ללוסדי 'בייבל'...

הגיע הרב זייצ'יק לשגרירות וחשכו עיניו: בחדר שהו תריסר כמרים, ישובים סביב השולחן הגדול. השגריר האמריקאי פתח את האספה והסביר לנוכחים: "לפי הנכתב בצוואה, מיסטר רוברט גולדבלום הקדיש את הונו, בסך חמישים מיליון דולר, למוסדות בהם לומדים 'בייבל'

"חסישים סיליון דולר צברתי ביסי חיי, נטו".

רוברט גולדבלום, מיליונר מניו יורק, הגיע לארץ ישראל במיוחד כדי לפגוש את הגאון רבי חיים זייצ'יק (ט' באדר יום פטירתו). "רק עליך אני סומך ובידך אפקיד את צוואתי", הדגיש הגביר. "לאחר מותי, רצוני שתהיה ממונה על חלוקת המיליונים הרבים למוסדות תורה לעילוי נשמתי".

"לסה לאחר מותך?!" תהה רבי חיים בפני העשיר. "תפריש לעצמך כסה מיליונים נכבדים לחיות את שארית חייך בכבוד, ותן כבר עכשיו מחצית מהכסף לצדקה".

"בשום אופן", סירב הגביר. "רק לאחר מותי".

"אולי נעשה דינר סכובד אליו יבואו ראשי ישיבות, תתרום כעת רק חמישה מיליון דולר ויעניקו לך תעודות הוקרה", ניסה הרב זייצ'יק לעורר רגשי כבוד בלבו של גולדבלום. לשוא. האיש היה קרוץ מחומרים קשיחים במיוחד. "רגע לא לפני שאמות. אז, ורק אז, תהיה אתה האפוטרופוס האחראי על חלוקת הכסף". חמש שנים חלפו. בצהרי יום בהיר מקבל הגאון רבי חיים זייצ'יק שיחת טלפון מהשגירירות האמריקאית. "מיסטר גולדבלום עפטר", הודיע לו הדובר מעבר לקו. "הוא השאיר צוואה שאתה האפוטרופוס הממונה על חלוקת הונו. האם תסכים לבוא לשגרירות כעת? אנחנו נשלח מונית לאסוף תולהחזיר אותר.

"אם קשה לך", היו עובדי השגרירות נחמדים ואדיבים, כיאה למי שמופקד על חלוקת סכום אדיר כזה, "אנחנו יכולים לתאם מועד אחר".

ביודעו את מצוקתם של מוסדות התורה בכלל והישיבות הקדושות בפרט, מיאן רבי חיים ז'ייציק לאחר את המועד. כל רגע קריטי. למרות שנותיו הרבות הודיע שיתייצב בזמן בשגרירות.

ה גיע הר ב לשגרירות החשכו עיניו: בחדר שהו תריסר כמרים, ישובים סביב השולחן הגדול. השגריר האמריקאי פתח את האספה והסביר לעוכחים: "לפי הנכתב בצוואה, מיסטר רוברט גולדבלום הקדיש את הועו, בסך חמישים מיליון דולר, למוסדות בהם לומדים 'בייבל' (תנ"ך). היות ובשום מוסד ישראלי לא

"יש כאן טעות", מחה רבי חיים. "מיסטר גולדבלום ישב" אצלי בבית לפני חמש שנים ואמר בצורה מפורשת שהוא רוצה לתת את הכסף ללומדי תלמוד. לא ללומדי 'בייבל'".

לומדים 'בייבל' בגרסתו הנוצרית, למעט כנסיות - יתכבד

עא הרב היהודי ויחליט כסה יקבל כל בית תיפלה"...

"את הצוואה כתבו עורכי דינו של המנוח", ביטל השגריר את דבריו של הרב. "אל תטיל ספק בעוצרים הגונים וישרים. הם כתבו בדיוק מה שהוא אמר להם, וזה מה שכתוב בצוואה!

"כעת יואיל כבודו להחליט", סיכם השגריר, "היות שבכל כנסייה יש מספר מאמינים שונה, הרי שמיליוני הדולרים צריכים להתחלק בסכום שווה לפי הגודל והמעמד. אנו נציג את הנתונים והרב יחליט מי יקבל כמה"...

בראות הנוכחים את הזעזוע העמוק שפקד את הרב זייצ'יק, הואילו בטובם "לשחרר" אותו מחובתו והסתערו על חלוקת הכסף בלא צורך באפוטרופוס כלשהו...

והיה רבי חיים זייצ'יק חוזר ומספר בכאב את הסיפור למכריו, באומרו: "ראו עא יהודי שרצה לתרום למוסדות תורה, אך לא הייתה לו זכות. היצר הרע הציב לו ניסיון שלא יתרום בחייו. אם היה מתגבר עליו ונותן לצדקה בעודו בחיים - היה זוכה להחזיק תורה בסכום אדיר.

"אולם מאחר ולא עמד בניסיון, לאחר מותו - השתמשו בכספו לעבודה זרה"... רחמנא ליצלן.



כשאתה מרגיש שה' אוהב אותך בשבילך ה' הוא אבא רחמן. כשאתה מבקש ממנו משהו - אין לך צל של ספק שאבא רוצה רק את הטוב ביותר צל צָלוֹ של ספק שאבא רוצה רק את הטוב ביותר בשבילך, שצר לו כשחסר לך ושהוא רק רוצה לתת לך וממילא קל ונעים לך להתפלל. ובכל מה שקורה אתך, גם דברים קשים ולא נעימים - אין לך ספק שזה לטובתך מאבא האוהב. וממילא קל לך להתמודד עם כל קושי בחיים.

אבל אם יש לך אפילו ספק קל באהבת ה' אליך, אז בשבילך ה' הוא כמו שוטר או בּוֹס, ספק רוצה לעזור ספק רוצה לעזור ספק רוצה לעזור ספק רוצה לעזור ספק רוצה להאים כי מדוע שתלך לבקש משהו ממי שלא בטוח שרוצה לעזור. קשיי החיים נראים בעיניך במקרה הטוב כגזרות שרירותיות ובמקרה הרע כהתעללות. במקרה כזה, גם אם אתה מאמין שיש בורא לעולם אתה רחוק מאמונה כמרחק מזרח ממערב.

אם אתה לא מאמין שה' רוצה לתת לך הצער של ה' כפול ומכופל: הוא גם מצטער מכך שיש לך חיסרון, והוא גם מצטער מכך שאתה חי בכזה חושך והסתרה שאתה לא יודע שהוא אוהב אותך.

#### אהבה זו עבודה

וזה בידיים שלנו. דוד המלך גדל דחוי ומרוחק מסשפחתו, אבל הוא בנה את האמונה שלו ואת הקשר שלו עלי הקשר שלו עם ה' והרגיש תמיד ביד ה' "כגמול עלי אמו". את כל האהבה שהיה זקוק לה קיבל ישירות מבורא עולם, ולכן הוא היה סמל ומופת לבעל אמונה ולבעל תפילה מושלם. ולכן היה יכול לנצח בכל מלחמה כי לא היה לו ספק שה' שאוהב אותו תמיד נמצא אתו: "כל גויים סבבוני בשם ה' כי אמילם", "ה' לי לא אירא".

רבי אליעזר, אביו של הבעל שם טוב, נפטר כאשר היה הבעש"ט ילד קטן, ולפני מותו אמר לו את המילים: 
ה' איתך תמיד ואל תירא משום דבר, כי הוא ידע שאם המילים האלה יהיו לנגד עיניו של הבן הוא יוכל להגיע לרום המעלות, כמו שאכן קרה.

#### זוכרים ומצליחים

זה העומק וזו המטרה בזכרון מעשה עמלק ובמצוות מחייתו. זיכרון עמלק הוא לא סתם תאוות נקם או רצון לחסל עם עתיק, אלא זהו מפתח להצלחה בחיים. כי הדבר החשוב ביותר לחיים שלנו הוא לעקור את הספק באהבה של ה' אלינו.

וגם כל תיקון העולם תלוי בזה! ולכן אין הַשֵּׁם שלם ואין כסאו שלם כל עוד יש עמלקיות בעולם. כמו אבא שלעולם לא יהיה מאושר כל עוד בנו לא בטוח באהבתו אליו, כך כל גילוי השכינה וכל תיקון העולם תלוי בכך שכל באי עולם יגיעו לאמונה האמתית שבורא עולם אוהב אותם.

וכאסור, זה גם המפתח להצלחה האישית של כל אחד ואחת בגשמיות וברוחניות. ועכשיו, בשבת זכור, זה זמן מסוגל לעקור את העמלקיות מהלב ולהתחזק בהרגשת האהבה העצומה של ה' אלינו. בני ישראל היקרים, ה' איתכם תמיד, אוהב אתכם תחיד. חיזהו ואמצו

בברכת שבת שלום וחבורך







### שלום הבית שלי הרב שלום ארוש שליט"א

לנשות ישראל ישנה עבודה מיוחדת מאד בחייהן,



הסדרה לשלום הבית מאת הרב שלום ארוש 052-2240696



#### העבודה הנעימה

ושליחות עצומה מוטלת על כתפיהן, שעל זה אמרו חז"ל: בזכות נשים צדקניות נגאלנו, ובזכות נשים צדקניות אנו עתידים להיגאל. מעלתה של האשה היא כל כך עצומה, ורמת האמונה והביטול שלה כלפי ההשגחה היא כל כך גבוהה, עד שבברכות השחר מצינו, שהנשים חברכות ברכה, שכל עובד ה' ואף צדיק עצום, לא יוכל לברך לעולם: "ברוך אתה ה' אלוקינו חלך העולם - שעשני כרצונו"! ברכה זו היא למעשה משאת נפשו של כל עובד ה' אסיתי: סתי יגיע לרסת ביטול כזו, שיהיה סרוצה

אך ורק בלהיות כרצונו של הבורא. וכל אישה זוכה לזה מעצם מהותה, ומברכת על כך בשם ובמלכות כל בוקר: ברוך שעשני כרצונו! לכן ברור הדבר, שהאשה יכולה וצריכה לעבוד על סידותיה ועל אסונתה ועל תורתה ותפילתה, לא פחות מהגבר ואף יותר, ואם בפועל היא אינה סתעסקת בסצוות רוחניות סובהקות כל היום, כסו ליסוד ותפילין וכד', אלא עסוקה בענייני הבית, עובדה זו היא הנותנת, שעבודתה על אסונה וסידות באה לידי ביטוי הרבה יותר מאשר אצל הגברים. כי הגבר, שיושב ולומד תורה, איו לו את ניסיונות האסונה והסידות התכופות והנשנות שיש לאשה במהלך היום עם הילדים ועם העול

להישאר דבוהה בה' ובאסונה - זו מעלה יתרה שאיו שום גבר שיכול לעסוד בה. כל אישה רואה את זה, שביסים שהבעל צריר להיות הרבה בבית, הוא סאבד את כל רוחניותו וגם את כל שפיותו... הוא פשוט חייב למלא מצברים בלימוד הגמרא ובתפילה, בשיחת חברים, ובעוד פעילויות רוחניות סובהקות, בשביל שאור ה' יאיר בו, ואם הוא סנותק מכל שפע המצוות שהוא סחויב בהן, לא נשארת בו לחלוחית של רוחניות. רבי נחמן מברסלב היה תמיד משבח מאד את אמו הצדקת, ואמר בפרוש שהייתה לה רוח הקודש. וכך מובא בחיי מוהר"ן (קי"ד), בגודל מעלתה של אמו מרת פייגא ז"ל: "... כי היא הייתה צדקת בעלת רוח-הקודש, וכל הצדיקים

שמוטל עליה. ובאחת. לעסוה בניהול הבית. ועם כל זה

היו סחזיקים אותה לבעלת רוח-הקודש ולבעלת השגה גדולה, ובפרט אחיה הצדיקים המפורסמים, היינו הרב הקדוש מסדלקוב והרב הקדוש מורנו רבי ברוך זכרונו לברכה - כלם החזיקו אותה כאחת מן הנביאות". גם סבתו, סרת אדל ז"ל, בתו של הבעל-שם-טוב הקדוש, היתה בעלת סדרגת רוח הקודש, והייתה חביבה על הבעל-שם-טוב יותר סבניו, עד כדי כך שהיה בוחר דווקא בה שתתלווה אליו למסעותיו, וכששאלו פעם את רבי נחמן מברסלב, מפני מה זכתה סבתו למדרגתה הגבוהה, השיב: חשום שכל היום התהלכה עם כיסופים לה',

וכל הזמו שאלה את עצמה: מה עוד אני יכולה לעשות שיהיה לרצועו יתברר... בספר "תעא דבי אליהו" הסיוחס לאליהו הנביא זכור לטוב, שואל אליהו הנביא, כיצד יתכו שדבורה העביאה היתה השופטת של עם ישראל, שפרושו שמלכה עליהם, בזמן שפנחס בן אלעזר הכהן היה באותו דור ויכול היה הוא לשפוט את עם ישראל? ועונה אליהו הנביא על כך (אליהו רבה י"ד): "מעיד אני עלי את השחיים ואת הארץ, בין גוי ובין ישראל, בין איש ובין אשה, בין עבד בין שפחה - הכל לפי מעשה שעושה, כך רוח הקודש שורה עליו!" יוצא סדבריו, שסדרגת האדם אינה תלויה בסעסדו של האדם. ולא בסיעו או בחכמתו, אלא אך ורק במעשה שעושה מתוך כוונה טהורה לעשות נחת רוח לבורא יתברך שמו. וכך זכתה דבורה הנביאה בשל מעשיה הטובים לרוח הקודש, עד שהייתה ראויה יותר סכולם לשפוט ולהנהיג את עם ישראל. המסר היוצא מתוך כל אלו הדברים הוא לכל אשה ואשה: יש בידך להגיע לסעלות אלו שהזכרנו, מעלת נבואה ורוח הקודש, ואף להיות גדולת ישראל כסו דבורה העביאה. אם רק תשתחשי בכוח הגדול של התפלה וההתבודדות שה' נתן לך . תדברי דבורים לה' בכל עת, בכל הזדסנות, ואת תראי איזה אור יפתח לך. לכן במאמרים הבאים, נתרכז בעבודה האישית של כל אשה. אותה עבודה שלא צריכה להיות תלויה בשום גורם חיצוני, אלא ברצונה האישי - להתקרב אל הבורא ולהיות באחת כרצונו.





## לאורם נלך



#### הרה"ק ר' אברהם בורנשטיין מסוכטשוב "זיע"א "האבני נזר י"א אדר

כשהגיע אליו פעם בעל חלקת יואב זי"ע אסר לו שהגיע הזסן לקבל פתקאות (היינו שינהג באדמורות) ענה לו החלקת יואב איך אני יכול להיות רבי? אם יבא אלי אחד שצריך להיוושע בזרע של קיימא מה אני יעשה? אמר לו הרבי שיש נימוקי יוסף בשור שנגח את הפרה, ובזה הנימוקי יוסף יכולים להושיע יהודי.

אהבת התורה של הרב היתה נפלאה מאד ומתוך אהבת התורה ציווה למשמשיו שלכל בחור ישיבה תינתן רשות להיכנס אליו בכל עת שירצה ביו ביום וביו בלילה ואפי' בעת שינה או אכילה תחיד הדלת פתוחה לפניו כיוון שבחור ישיבה שיושב לומד היה בעיניו אוצר יותר מן הכל ואם היה בא חסיד מחסידיו שלא היה עוסה בתורה היה יכול לחכות בחוץ הרבה שעות עד שהיה

זוכה להיכנס אל הקודש.

סרגלא בפוסיה של הגה"ח ר' שלסה קאליש ז"ל בשם האבני נזר: "כשאדם יושב ללמוד הרי לפני שהספיק ללמוד שלוש וארבע שעות, עדייו לא נפתחו אצלו צינורות הסוח. ורק לאחר מכן נפתחים שערי ההבנה. נמצא מי שלומד שלוש ארבע שעות ומפסיק ממשנתו, נמשל לאדם הדופק בדלת זמן רב, וכשסו"ס פותחים לו כבר חסה ואיננו" עוד היה שגור בפיו בשמו: "שאדם שאינו לומד טור עם ב"י בעיון אינו יודע מה מתוק הטעם בתורה הקדושה". בחמש השנים האחרונות לחייו התגבר עליו חולי הריאות ולא היה מסוגל יותר להגיד שיעורים בפני התלמידים בשנת עת"ר התגברה מאד מחלתו ובבוקרו של יומו האחרון באמצע תפילת שסונה עשרה כשהיגיע לברכת מקבץ נדחי עמו ישראל, רמז שיחלצו מעליו את התפיליו, ואז החלה הגסיסה, והיה חופף עליו הוד של קדושה בשעת גסיסתו, ודעתו צלולה עליו, ובעוד שפתותיו דובבות מקבץ נדחי עמו ישראל הוציא את נשסתו בנשיהה, ותעל נשסתו בסערה השסיסה בי"א אדר לשנת עת"ר, זיע"א. הרה"ק ר' אברהם בורנשטיין מסוכטשוב זי"ע, נולד בשנת תקצ"ט לאביו הגאוו ר' זאב נחום סביאלא בעסח"ס "אגודת אזוב". היה עילוי נפלא בעל מוח חריף מאד, דבר שאינו בנמצא כלל וכבר בגיל שלוש היה לומד בכיתה גבוהה של בחורים, וכבן עשר שנים כבר חידש חידושים.

"הרבי מקוצק אמר עליו "ששכלו הוא שכל התורה ממש ועוד אמר עליו "שהוא יחיד בעולם שהיה יודע כמה עמקות ופניסיות גנוזין בכל דבר שמחדשים בתורה". הרבי מקוצק עצמו לקחו לחתן עבור בתו. היה אב"ד של כמה עיירות ובשנת תרמ"ג נתמנה לכהן כרב בעיר סוכטשוב.

אלפי חחידים והבו אליו וחבל אפחי האבע הביעו אליו שאלות חמורות. לשמעו ולזכרו היו רועדים וחלים והוא היה החרש והמסגר הפוסק הגדול בדורו, וכיון שפתח את פיו נעשו הכל חרשים, וכיון שסגר לא היה סי

אביו בעל ה"אגודת אזוב" הרא פעם מכתב מבעו האבני נזר והתפעל מאד מאד מהחידוש שקרא והלך בחדר הלוך ושוב מרוב התרגשות, ושמעו מפיו איך שאמר בזו הלשוו "מה חידוש הוא זה על איש כמוהו שהיה אומר הברכה על החלב שינק משדי אמו".

כשהתחיל לדבר נראו בו נוראות נפלאות מסהירות ובהירות שכלו כמראה הבזה. עד שהיו יכולים ללמוד עימו כל העניינים העסוקים, ולא היה דבר שקשה היה לו להבין, ואת הכל היה תופס בשכלו הנורא להבין דבר מתוך דבר, אף שעדיין לא ידע חאותה חליחוד עצחו ובשהיה בו שלווש בלבד היה ובוח לשיעוב של אריו שהיה חלחד בחובים גדולים

"פעם אמר האבני נזר העולם חושבים שאפשר לפעול ישועות רה על פי נסתר ואני אומר שהכל אפשר גם על פי נגלה".

## תפילה לפני שתיית היין בפורים

ממורנו הרב שלום ארוש שליט"א

הֲכָנָה לִשְׁתִיַּת הַיַּיִן בְּיוֹם פּוּרִים הַקְּדוֹשׁ, תְּפִּלָּה נוֹרְאָה שַׁיַשׁ לוֹמֵר לִפְּנֵי כָּל כּוֹס וִכּוֹס:

הֲרֵינִי מְקַשֵּׁר אֶת עַצְמִי בִּשְׁתִיַּת הַיַּיִן הַזֶּה, בְּיוֹם פּוּרִים הַזֶּה, לְכָל הַצַּדִּיקִים הָאֲמִתּיִים שָׁבְּדוֹרֵנוּ, וּלְכָל הַצַּדִּיקִים הָאֲמִתִּיִּים שׁוֹכְנֵי עָפָר קְדוֹשִׁים אֲשֶׁר בָּאֶרֶץ הַמָּה, וּבִפְּרָט לְרַבֵּנוּ הַקְדוֹשׁ, צַדִּיק יְסוֹד עוֹלָם, נַחַל נוֹבֵע מְקוֹר חָכְמָה, רַבֵּנוּ נַחְמָן בָּן פִיגָא מִבְּרֶסְלֶב זְכוּתוֹ יָגון עָלֵינוּ וְעַל כָּל יִשְׂרָאֵל, אָמֵן.

לְשֶׁם יִחוּד קָדְשָׁא בְּרִיךְ הוּא וּשְׁכִינְתֵּיהּ, בִּדְחִילוּ וּרְחִימוּ, וּרְחִימוּ וּדְחִילוּ, לְיַחֲדָא שֵׁם הֲנֵי׳ה בָּרוּךְ הוּא אוֹת יוּ״ד בְּאוֹת הַ״א בְּאוֹת וָא״ו בְּאוֹת הַ״א בְּיִחוּדָא שָׁלִים בָּשֶׁם כַּל יִשְׂרָאֵל.

הַרֵינִי מוּכָן וּמְזְמָּן לַעֲשׂוֹת רְצוֹן ה' יִתְכָּרַךְ לִשְׁמֹעַ לדברי חַכַמִים, אֱשֶׁר צוּוּ לְשָׁתּוֹת יֵיֵן בִּיוֹם פּוּרִים, ּכָּדֵי לָזָכּוֹת לְהַכִּיר אוֹתוֹ יִתְבָּרֵךְ וְלַדַעַת אוֹתוֹ יִתְבָּרַךְ וִיהִי רֲצוֹן מִלְפַנֵיךְ י-ה-ו-ה אֱ-לֹהֵינוּ וֱא-לֹהֵי אֲבוֹתֵינוּ ַשְׁאֵזְ<mark>כֵּה עַל יִדֵי שִׁתִיַּת הַיַּיִן הַז</mark>ֵּה לִ'זָכָה נַעֲשָׂה רֹאשׁ'. שָׁאֶזְכֵּה לָהָיוֹת מִקּשָּׁר תַּמִיד עם ראשׁ בָּנֵי יִשְׂרָאֵל, שָׁאֵזָכֵּה לְתָקּוּן הַמּוֹחִין, וְחָנֵנִי מֵאָתָּךְ חָכְמָה בִּינָה וַדַעַת, לַדַעַת שֻׁכַּל מָאַרְעוֹתֵי הֶם לְטוֹבַתִי. וְאֶזְכֵּה לעלות על יֵדֵי הַשָּׁתִיָּה שָׁל פּוּרִים לשָׁכַל עַלִּיוֹן וגבּוֹהַ מָאֹד וּלְהַמְתִּיק <mark>אֶת כָּל הַדִּינִים שֶׁבָּעוֹלָם,</mark> וְאֶזְכֶּה שַׁיָהַיוּ לִי תַּמִיד מוֹחָין דְּגָדְלוּת, שַׁאֲזַכָּה לְדָעָת שָׁאֵין עוד מִלְבַדּוֹ, לְחִיוֹת אֶת אַפְסִיוֹתִי, שֶא<u>ֵזְכֵּה לְעֲנ</u>וַה, למחילת עוונות ולתקון הברית והיסוד. שאזכה על יָדֵי שָׁתִיַּת הַיַּיַ<mark>ן הַזֶּה לַעֲלוֹת אֶל בְּחִינַת זְכָּרוֹן, לְזְכ</mark>ֹּר אֶת מַעֲשֶׂה עֲמֻלֶק. לַעֲלוֹת אֱל מֲקוֹם שֲשֶׁם כָּלּ<mark>וֹ טוֹב.</mark> וָתַצִּילֵנִי מִ'לֹא זָכָ<mark>ה נַעֲשָׂה רֲשׁ', שֵׁל</mark>ְעוֹלָם לֹא יִהְיוּ לִ<mark>י</mark> מוֹחִין דְּקָטָנוּת, וְלֹא תָהְיֶה לִי עַצְבוּת, וּתְבַטֵּל מִמֵּנִי

רם 💶 התורה

בָּשְׁלֵמוּת אֶת קּלְפַּת הָמָן־עֲמָלֵק. שֶׁלֹא אֱתִגָּאֵה וְלֹא אָרְגִּישׁ עֶלִיוֹנוּת עָל שוֹם אָדָם בַּעוֹלַם. שֵׁאֶזְכֵּה עַל יָדֵי שָׁתָיַת הַיַּיַן לִ׳זַכָה מִשְּׁמְחוֹ׳, שֶׁאֵזְכָּה לַיַּיַן הַמִּשְּׁמֵחַ. ואֶזְכָּה עַל יִדֵי הַיַּיִן שֶׁל פּוּרִים, לָבוֹא לְתוֹךְ שִׁמְחָה גָּדוֹלֶה וְחֶדוָה רָבָּה וַעֲצוֹמָה מִאֹד, לְתוֹךְ שְׁמְחָה שֶׁל פּוּרִים. וְאֵזְכֵּה לָהִיוֹת בָּשְׂמְחָה תַּמִיד בְּכָל לֵב וּלְשָּׁמֶחַ גָּם אֶחֶרִים<u>. וְתַצִּילֵנִי מְ</u>׳לֹא זַכָה מִשְׁמָּמוֹ׳. וְתַצִילֵנִי מֶעַצְבוּת וּמֶהַמְּדַמֶּה, שֶׁעַל יָדוֹ בָּא שִׁמְמוֹן שָׁהוּא שָׁגַּעוֹן, שָׁהוּא הַשָּׁכָרוּת. וְתַצִּילֵנִי מִיֵּיון הַמִּשְׁכֵּר וְשֵׁיִתְבַּטֵּל מִמֵנִי פָּגָם עֵץ הַדַּעַת בִּשִּׁלְמוּת. שֵׁאֵזְכֵּה על יִדִי שָׁתִיַת הַיַּיון הַזָּה, לְבֵרוּר הַמִּדְמֵה וּלְתַקּוּן הַמְּדַמָּה, שֻׁיָּהְיֶה הַמְּדַמֵּה נְכָלֶל בַּקְדַשָּׁה וְנִתְהַפֵּךְ מהרה לטוב. שאַזכה לאַמוּנַה ישרה דקדשה <mark>בָּשְלֵמוּת. שֵאֵזכֶּה לָבוֹא ל</mark>ְיֵרָאָה עַלָּאָה דְעַלָּאָה, שָׁאַזָּכָּה עַל יִדֵי שָׁתִיַּת הַיַּיַן לָהָתְעוֹרֵר מָהַשֶּׁנַה <mark>בָּגַשָּמִיוּת וּבָרוּחָנִיוּת. וְתָשָׁמְר</mark>ֵנִי שֵׁלֹּא אֱפּל לְשֵׁנָה בגשמיות וברוחניות. ותרחם עלינו שלא תזיק לנו שָׁתִיַּת הַיַּיַן הַזֶּה, לֹא בָּגוּף וְלֹא בְּנֶפֶשׁ. וְנִזְכֶּה לְהַכְנִיעַ וּלְגָרֵשׁ וְלַעֲקָר וּלְבַטֵּל מֵאָתָנוֹ קַלְפַּת הַמַּן־עַמַלֶּק וְזָהֶמָתוֹ הַגִּּדוֹלָה, וְלִמְחוֹת שָׁמוֹ וְזִכְרוֹ מִן הָעוֹלָם. וּלְהַמִּשִירְ עַלֵינוּ קדשַת מָרְדְּכֵי וְאֵסְתֵּר, קדשַת שַׁעֵר הַחֲמִשִּׁים. וְנִזְכֶּה לְהַמְשִׁיךְ שִׂמְחַת פּוּרִים עַל כָּל הַשָּׁנָה כִּלָּהּ, לִשְׁמֹחַ תָּמִיד בַּה' יִתְבָּרַךְ בִּשְּׁמְחָה וחדוה רַבָּה מאד בַּאֵמֶת. שְנִזְכָּה לִקְדַשָּׁת וְטַהַרָת <mark>הַ'פָּרָה אַדְמָה' וְלְקָדְשַׁת פ</mark>ַסַח בָּאֵמֶת, וְלֹא נְכָשֵׁל בָּמֶשֶׁהוּ חַמֶץ כַּל יָמֵי הַפֶּסֶח.

אָרָנוּ עָלֵינוּ וּמַעֲשֵׂה יָדֵינוּ (X2 וְיִהִי נַעֲם אֶ-דֹנָי אֶ-לֹהֵינוּ עָלֵינוּ וּמַעֲשֵׂה יָדֵינוּ כּוֹנְנָה עָלֵינוּ וּמַעֲשָה יָדֵינוּ כּוֹנְנֵהוּ.

- יש לומר תפילה זו בכוונת הלב אמתית ולא לשתות אפילו טיפת יין ללא אמירת הלשם יחוד.
- אפשר לשתות כוס נוספת, בתנאי שיודעים ומרגישים שנחזיק מעמד וזה רק יועיל לנו ולא ח"ו ההיפך.
- כל התיקון הוא רק על ידי שתיית יין בלבד ולא שום משקה חריף אחר.

פורים שמח!!!

באדיבות- מוסדות "חוט של חסד"





רוצה לזכות בפרס? שלח לנו סיפור תודה בעל תוכן ייחודי ותזכה בפרס ללא הגרלה al5308000@gmail.com | 02-5812252

## שטף דם של תודה

ילד קטן וחמוד הוא אחי המתוק בן השנתיים ימים.

יש לו רעיונות מעניינים ולפעמים גם שובבים ויותר מכר - מסוכנים...

אז כך מצאנו אותו מטפס על השיש במטבח, שולף סכין, אבל לא סתם סכין, אלא את החדה והשנונה ביותר, זאת שמספיק נגיעה קלה וכבר מתגלה חתך בבשר החי...

> את הסכין הוא שלף היישר ממתקן כלי הייבוש כשהוא מנסה לחכות את הגדולים. אלא שלאותם חלקיקי שניות לא שמנו לב. אולי הוא רצה לקלף פרי או לחתוך סלט. אולי...

אבל לצערינו הרב הוא החטיא את המטרה ואז אירע הגרוע, ממנו תמיד חששנו והזהרנו. אחי הקטן נחתך בידו חתך שנתגלה כעמוק, הדם החל נוזל ויחד עם זאת החלו הבכיות...

לשמע זעקותיו של אחי הקטן הגענו כולנו לראות מה קרה. תוך שניות אחדות קלטנו את כל מה שאירע.

הורי הראשונים שנחלצו לעזרה וניסו לעצור את שטף הדם הזורם, אך ללא הצלחה. תוך כדי שהם מנסים לחייג לטרם ולבקש ייעוץ רפואי ראשוני בטלפון.

ואני, אחותו בת ה11 עוסדת מן הצד דאוגה וכאובה. איני יודעת איך אוכל להושיט עזרה בתוך כל המהוסה..

לפתע נזכרתי על מה שאנו לומדים בבית, נזכרתי בחוק התודה! בודאי זוהי עזרה חשובה! תוך כדי טיפול באחי הקטן התחלתי לומר להשם תודה רבה.

תודה על אחי המתוק והחביב שכולנו אותו אוהבים. תודה על המשפחה, על שכולנו בריאים. תודה על כל מתנות החיים. ותודה על הצער שיש לנו מכך שאחינו הקטן נפצע, וכאבו כואב לנו. אך בודאי הכל אבל הכל לטובה.

הודיתי והודיתי ופי לא פסק סלהודות. לאחר מכן אסרתי את פרק ק' "מזמור לתודה" פעם אחר פעם. מרגע לרגע אני צופה מן הצד באחי הקטן שמתחיל להירגע, בהורי שנרגעים ומצליחים לטפל כראוי ובשטף הדם שהולך ונעלם. מקום הפציעה היה כל כך ניסי עד שאפילו בתפרים לא היה צורך.

אחי הקטן בחסדי ה' נרפא בקלות ספציעתו. אני בטוחה שכל זה בזכות התודה!

אסרנו תודה ואחי התרפא בקלות.



ילדון הידודון

שאלה: חילה בת ארבע אותיות חשותפות לשחם

עאמר 'תפל עליהם אימתה ופחד בגדול זהועך ידחו כאבן' (ט"ו, ט"ז). 'וידי משה כבדים ויקחו אבן וישימו תחתיו וישב עליה' (י"ז, י"ב).

של שלושה פריטים שונים בחשכן?

זוכה פרשת בשלח: טובי רוטלוי, אלעד.

### מדור ילדים שעשועון מגוון

פתרונות יש לשלוח למייל al5308000@gmail.com 02-5812252 או לפקס: יש לציין שם מלא, כתובת מלאה וטלפון

## שרשרת

ענו על השאלות לפי סדר החיצים, כך שכל תשובה תכיל שני מילים והמילה השניה תגלה את המילה הראשונה של התשובה שלאחריה (ניתן גם בהטיה)





הרב אבוחצירא- יועץ, מאבחן ומטפל לייעוץ טלפוני ללא תשלום בימים ג' - ד' משעה 10-8 בערב נייד: 54-8434435

#### סמכות הורית ומשמעת בגיל הרך פרק ב'

הורים יקרים, אנו מחשיכים בע"ה בנושא של "חשמעת בגיל הרך". הגיל הרך מבחינתי, נע בין שנתיים לארבע שנים בקירוב. העקשנות, מתאפיינת בעיקרה- בסירוב כללי לרצון ההורים. לדוגמא: אם נאפשר לו להתלבש לבד בבוקר, הוא ידרוש עזרה מצידע. למחרת, אם נציע לו עזרה, הוא ירצה להתלבש לבד. באמצע השבוע, הוא פתאום ירצה את החולצה של שבת, בשבת הוא לא יסכים ללבוש אותה. בקיצור כמו שאומרים: מה שלא נעשה "לא נצא איתו ראש". ההתנהגות של הילד,

איננה "בעיה" היא חלק מהתפתחות-טבעית של
הגיל שלו ולכן אנו לא נדרשים ל"פתרונות"
מה לעשות, אלא ל"הבנה" מה עובר
עליו ומה נדרש מאיתנו ההורים לעשות
בתקופה זו. בתקופת הגיל הרך, הילד
מעוניין כבר להיות גדול, רוצה לגלות
עצמאות ו"לפרוץ" את גבולות הלול שלו
ולכן הוא מתנהג כך.

#### מחלת ילדים

כאשר אנחנו מודעים לכך שהילד מתנהג בטבעיות, נחסכת מאיתנו עוגמת נפש רבה. אין לנו מה לפחד, הילד שלנו איננו "בעייתי". עלינו להכיר במציאות ה"לא נעימה" הזו: הילד שלנו, קטנוני, עקשן, סרבן או איך שלא נעימה" הזו: הילד שלנו, קטנוני, עקשן, סרבן או איך שלא נקרא לזה. האמת היותר גדולה שהילד פשוט חולה "במחלת ילדים" המחלה טבעית ונורמאלית היא אינה מדבקת ואינה מסוכנת. אך זה לא אומר שאנחנו צריכים להשלים איתה או שלא צריך נבצע איתה משהו. המחלה איננה מסוכנת, כל עוד היא נתהליך טיפול. אבל אם חס ושלום במקרה "החמרה" גם בתהליך טיפול. אבל אם חס ושלום במקרה "החמרה" נוזיח את "המחלה" ונאפשר לילד להתנהג כאוות נפשו בילד, נשפיל אותו על כל התנהגות מרדנית או קטנונית, הוא יהיה ח"ו מופנם, כבוי וחשוך.

#### מחלת הגיל הרך

ה' יתברך ברחמיו המרובים עשה איתנו חסד ונתן לילד שלנו את ה"מחלה" הזו בגיל מוקדם יחסית, בעוד ידינו תקיפה עליו. דהיינו כשאנחנו עדיין יכולים להשתלט עליו ולהחליט בשבילו בלי הרבה עימות מצידו, מה שבגיל

מאוחר יותר, כבר יהיה קשה. בגיל הרך, קל לנו לחנך את הילד ולכוון את אישיותו לאפיקים חיוביים. חכמינו הקדושים הגדירו את הילד כ"דיו כתובה על נייר חלק". בגיל הרך, אישיות הילד עדיין חלקה, אין לו משקעים מהעבר ועדיין לא גיבש דפוסי חיים וחשיבה על מנת להתנגד לחינוך שאנו רוצים לתת לו. הילד ממש רך כמו פלסטלינה והוא ניתן לעיצוב כפי שאנחנו נעצב אותו. גם המרדנות הקטנה שהוא מציג לנו לפעמים, היא בעצם "הצגה" שניתן להשתלט עליה ולעצב אותה. ככל שנטפל ב-מחלתו בגיל יותר מוקדם הוא לא יפריע

לנו לעזור לו ונוכל אפילו ליהנות ססנה.

תהליך הבראה

כבר אמרנו שאין לנו להתרגש מהתנהגות הילד. אך באותה מידה אסור להזניח אותה. יש לטפל ב"מחלה" ולסלקה, אך לא בבהלה, לא בלחץ, (לא סתים סזה) אלא סתוך סתינות ועבודה ססודרת. עלינו להבין שההתנהגות הסרדנית של הילד לא תעלם בין רגע ואין פתרונות קסם. יש כאן "תהליך הבראה" מסושך שיכול לקחת חצי שנה ולעיתים אף שנתיים. כל שלב בהתפתחותו של הילד סביא איתו אתגרים חדשים. עלינו לשנס מותניים, ללמוד את הסימפטומים של ההתפתחות ולהיות פתוחים וסבינים את ההתנהגות של הילד. אנחנו צריכים להפנים טוב טוב, שהילד גודל וחלק בלתי נפרד מגדילתו היא "הכרת העולם". בנוסף לכך, אישיותו של הילד מתבגרת ועם הבגרות החדשה שנפלה בחלקו- גדילה כסיהתו לעצמאות, ומכאן גם השוני המתמיד בהתנהגותו.

#### טיפול עם סבלנות

חובה עלינו לקחת אוויר ולהתאזר בסבלנות. בדיוק כמו במחלה שכל מערכות הגוף משובשות ומשתנות, כך גם במחלת המרדנות- הילד ממש הפוך. הוא לא מבין את עצמו וכ"ש שאינו יכול לעזור לעצמו. בכדי לעזור לילד אנחנו צריכים זמן. זמן פירושו-סבלנות. הסבלנות היא "הסוד הגדול של החינוך". סבלנות אינה בטלנות, עצלות או אי אכפתיות. הסבלנות- לוקחת בחשבון את הקצב העצמי של האירועים. לכל בעיה יש קצב עצמי משלה שעם טיפול נכון- תיפתר ויתרה מכך

#### בדיחות הדעת

בעל עבירה ניגש פעם לרב הקהילה וסיפר ברוב התהלבות על חטא חמור שעשה ומה אתה רוצה מסני שאל הרב?

אני רוצה תיקון אמר החוטא: א"כ אומר הרב קח לך כוס חומץ תפוחים, ושים בפנים שתי כפות פלפל ושתי כפות מלח ותשתה בבת אחת.

זה יעזור לי שואל החוטא, תראה אומר הרב: לעזור לך זה לא יעזור, אבל זה לפחות זה ימחק לך את החיוך מעל הפנים.

העלון מוקדש להצלחת נטלי בת דינה לרפואה וזיווג דינה קלודין בת ליזה לרפואה ראובן בן חנה לזיווג הגון לע"נ זוהרה בת פרחה ז"ל

בצורה הראויה והמצופה ממנו. אי אפשר לדחוק את הזמן. "וכל הדוחק את השעה- השעה דוחקתו". עלינו להתקדם בהדרגה ובלי קיצורי דרך.

#### אסא סי אני?

סקור הבעיה של הילד סוגדרת כחוסר החלטה של הזהות העצמית של הילד. לפני גיל שנתיים יש לתינוק איזון פסיכולוגי של ילד מסושמע. סגיל שנתיים עד שש לערך (תלוי בהתפתחות הילד ובסביבה בה הוא נסצא) סופר האיזון, והוא נסצא בלבטים עצמיים סי אני?! "האם אני ילד או תינוק?". לפעמים הוא מתנהג כמו תינוק ולפעמים בגרות של ילד. פעמים והוא רוצה "לבד, ופעמים הוא מתפנק "תאכילו אותי!". יש והילד יגיע להתנהגות של תינוק עד כדי זחילה על הברכיים, לקיחת מוצץ, שתייה מבקבוק, רצון לאכול דייסה וכו'. ופעמים הוא בוגר, גיבור, פועל, יוזם, מסדר- ממש ילד נעמים הוא בוגר, גיבור, פועל, יוזם, מסדר- ממש ילד גדול. הילד עצמו אינו יודע מי הוא וממש עדיין לא החליט- אם הוא ילד או תינוק.

ולכן בכדי "לטפל" בבעיית ה"סרדנות" של ילד בגיל הרך, צריך קודם להבין את סצבו ואת בעייתו ע"פ סה שכתבנו לעיל ואח"כ לעבוד איתו ב-2 מישורים: "סור סרע" ו"עשה טוב" שעליהם נדבר בע"ה בהמשך הסאסרים הבאים.









ר"ח יציאה כניסה ירושלים 18:46 18:06 16:53 תל אביב 18:43 18:08 17:09 18:44 18:06 17:01 חיפה 18:46 18:08 17:11 באר שבע

פרשת תרומה | שבת זכור • ח' אדר תשפ"א • גליון 710

## מאמר ראש הישיבה

#### אהבה - גרעין האישיות

הורים אוהבים את ילדם רק

בגלל שהוא ילדם ולא בגלל

שום דבר אחר. אהבה בלי

תנאי ובלי גבול.

#### כוחה של אהבה

מסופר על הרב קרליבך שביקר בבית כלא באמריקה, עבר בין כל האסירים חיבק ועודד אותם. כשהיה בדרכו החוצה שמע קול קורא אליו: "רביו" כאשר פנה לכיוון הקול, ראה אסיר שחור, גדול מימדים, בעל חזות

מאיימת. "כן", אמר לו
הרב, "איך אוכל לעזור?"
"האם ניתן לקבל חיבוק
נוסף כמו החיבוק שנתת
לי קודם לכן?" הרב כמובן
נענה, חיבק אותו חיבוק
חם, והאסיר האימתני
פרץ בבכי. כאשר הצליח
הייתי מקבל חיבוק כזה
בילדותי, לא הייתי נמצא
היום בין כותלי הכלא..."
(עפ"ו הספר "Holly")

הסיפור המרגש הזה נכון ויציב לכל אחד ואחת מאתנו גם אם ברוך ה' איננו אסירים. מה שקובע את המקום המדויק שלנו בחיים, את מידת הצלחתנו בחיים - הוא כמה שאנחנו מרגישים אהובים. השורש של כל תקיעות בעפש או בחיים כמעט תמיד מקורה בחוסר הרגשת אהבה. וזה לא אומר דווקא לחוות ילדות קשה. מספיק שבן אדם לא הרגיש את האהבה של ההורים כי הם היו שקועים בעניינים האישיים שלהם ולא ידעו להראות גילויי חיבה, וזה כבר מתכון לאדם שבור ומיוסר שיהיה לו קשה מאוד לממש את מלוא הפוטנציאל שלו בחיים, לו קשה מאוד לממש את מלוא הפוטנציאל שלו בחיים, וזה מציב אותו בעמדה מאוד מסוכנת.

## בניין מתחיל מהיסוד

אנשים מנסים בכל מיני דרכים לשפר את כל תחומי החיים שלהם, בלימודים, בזוגיות, בפרנסה ועוד. אבל הסוד האמתי של השינוי השיפור הוא להתחיל מהשורש, מהגרעין הבסיסי ביותר של האישיות שלנו. והשורש הוא

להרגיש רצוי ואהוב בעל ערך אמתי ואינסופי בלי קשר לתכונות השיגים או תוצאות בלי צורך להוכיח כלום.

אהבה כזו קייסת אצל ההורים שאוהבים את ילדם רק בגלל שהוא ילדם ולא בגלל שום דבר אחר. אהבה בלי תנאי ובלי גבול. ובשנים הראשונות של הילד - מעבר לכך

שההורים מספקים לתינוק את המזון והתנאים לבניית גופו הקטן - הם גם מצמיחים ובונים בו את היסודות הנפשיים של האדם שבראשם ההרגשה שהוא אהוב ורצוי כמו שהוא, ובכך מבטיחים את עתידו, כי אדם שמרגיש אהוב ורצוי יש לו חוסן נפשי עמוק והוא יוכל מצלוח כל קושי בחיים ולהתמודד עם כל משבר ולקום

וזה גם היסוד והבסיס של כל האמונה. אי אפשר לדבר על שום אמונה וקשר עם ה' בלי הבסיס שהוא ההרגשה העמוקה שה' אוהב אותך. כל חולשה באמונה, בעבודת ה', בלימוד תורה או בקיום מצוות ולמעשה כל חולשה בנפש נובעת מחולשה בהרגשה שה' אוהב אותך.

לכן בתחילת כל תהליך נפשי להתחזקות הן בגשמיות

#### "יו"ל ע"י מוסדות "חוט של חסד

רח' שמואל הנביא 13 • ת.ד. 50226 • טל: 202-5812210 102-5812210 • מת.ד. 15308000@gmail.com פקס: 02-5812252 • מייל:

והן ברוחניות השלב הראשון הוא לפתח ולחזק את הרגשת האהבה: אוהבים אותך כמו שאתה!

#### קבוצת סיכון

וזה לא רק שאדם שלא מרגיש אהוב לא ממצה את מלא הפוטנציאל שלו, אלא הוא נמצא בסיכון חמור, ועלול להגיע לשפל המדרגה כמו אותו אסיר שבסיפור. אדם שלא מרגיש שאוהבים אותו הוא "טרף קל". ניתן בקלות להשפיע עליו ולשחק אתו. נוכלים ורשעים יודעים "להריח" את אלה שחסר להם חום ואהבה ובמעט יחס הם קונים את ליבם ומעבירים אותם על דעתם ועל דתם.

וזה העניין של עמלק: "ויזעב בך כל העחשלים אחריך..." הוא ידע לתפוס את כל אלה שלא ידעו כמה ה' אוהב אותם

כמו כן, הצער הגדול ביותר של אבא הוא שהבן לא יודע כמה שאבא אוהב אותו. העלבון הגדול ביותר לאבא הוא שהבן מטיח בו: "אתה לא אוהב אותי". כמה אהבה הרעיף הקדוש ברוך הוא על עם ישראל. כמה ניסים. שחרור מבית עבדים. ראו את ה' עין בעין. עושר אגדי. עטופים בענני כבוד אוכלים מן ושותים מבאר מתגלגלת. אתם "יושבים על הכתפיים של אבא" ובכל זאת שואלים: "היש ה' בקרבנו אם אין..."?! זה ממש כואב, וזה בדיוק מה ש"מזמין" את עמלק.

זה לא כואב רק על האבא, אלא זה קודם כול כואב על הבן ששואל שאלה כזאת, כי שאלה כזאת מעידה על חוסר עמוק בנפש שיוביל אותו לחוסר יציבות ולחוסר הצלחה לחוסר יכולת להתמודד, והוא חשוף להגיע למקומות הנמוכים והשפלים ביותר.

#### אסונה באהבה

המושגים אמונה ותפילה שונים לגמרי אצל מי שמרגיש שה' אוהב אותו לעומת מי שלא מרגיש.

המשך בעמ' 3







בארץ מואב על פי ה', ויקבור אותו בגי בארץ מואב מול בית פעור". שנינו על כך בגמרא (סוטה יד.): "מפני מה נקבר משה אצל בית פעור, כדי לכפר על מעשה פעור". וכתבו בתוספות (ד"ה מפני): "ומדרש אגדה, בכל שנה ושנה בעת שחטאו ישראל בבנות מואב, באותו פרק בית פעור עולה למעלה כדי לקטרג ולהזכיר עון, וכשהוא רואה קברו של משה חוזר ושוקע, שמשה רבינו שקעו בקרקע עד חוטמו, וכל שעה שעולה חוזר ונשקע למקום ששקעו משה רבינו".

הרי לנו הכח הגדול של משה רבינו להשפיע מקדושתו גם אחרי פטירתו ממקום שנגנז שם, ומזה נשכיל להבין שגם המשכן מעשה של ידיו של משה שנגנז במקום סתר עומד לעולמי עולמים, להשפיע לנו ממקום גניזתו גם בגלות, שנוכל להתעורר בתשובה מדברי התוכחות של מ"ח הנביאים וז' נביאות מתוך רחמים וחסדים, ולא נצטרך להמתין ח"ו שיעמיד הקב"ה עלינו מלך כהמן.

ועתה בא וראה כי גם ז' קני המנורה שהם כנגד ז' נביאות מאירים לישראל גם בגלות. דבר זה אנו למדים מדברי ה"חידושי הרי"ם" ב"ספר הזכות" (פרשת בהעלותך), שמבאר כוונת המדרש (במד"ר טו-ו): "אמר לו הקב"ה למשה, לך אמור לאהרן אל תתיירא לגדולה מזאת אתה מוכן, הקרבנות כל זמן שבית המקדש קיים הן נוהגין, אבל הנרות לעולם אל מול פני המנורה יאירו".

ותמה הרמב"ן, איך שייך לומר: "אבל הנרות לעולם אל מול פני המנורה יאירו", הלא אחרי החורבן נתבטלה מצות הדלקת המנורה. ומיישב החידושי הרי"ם על פי מה שמחדש חידוש גדול, כי המנורה נגנזה בעוד נר מערבי דולק ועדיין הוא דולק במקום שנגנז. הרי לנו דברים ברורים שגם המנורה מאירה לישראל גם אחרי שנגנזה.

#### עמלק גרם שיקבלו ישראל את התורה בכפיה

הבה נמשיך במסע הקודש לבאר לפי זה מה שידוע כי הציווי לעשות המשכן היה כדי לכפר על חטא העגל, כמו שכתב (שמות לח-כא): "אלה פקודי המשכן משכן העדות". ופירש רש"י (שם): "משכן העדות, עדות לישראל שוויתר להם הקב"ה על

מעשה העגל שהרי השרה שכינתו ביניהם". וצריך ביאור איך זה מתקשר עם דברי ה"חתם סופר", שהיו במשכן מ"ח קרשים כנגד מ"ח נביאים וז' קני המנורה כנגד ז' נביאות.

ונראה לבאר הענין בזה על פי מה שדרשו בגמרא (שבת פח.) מה שכתוב במתן תורה (שמות יט-יז): "ויתיצבו בתחתית ההר, אמר רבי אבדימי בר חמא בר חסא, מלמד שכפה הקב"ה עליהם את ההר כגיגית ואמר להם אם אתם מקבלים התורה מוטב, ואם לאו שם תהא קבורתכם. אמר רבי אחא בר יעקב מכאן מודעא רבה לאורייתא [רש"י: "שאם יזמינם לדין למה לא קיימתם מה שקיבלתם עליכם, יש להם תשובה שקיבלוה באונס"]. אמר רבא, אף על פי כן הדור קיבלוה בימי אחשורוש, דכתיב (אסתר ט-כז) קיימו וקיבלו היהודים, קיימו מה שקיבלו כבר".

והנה ב"שפת אמת" (פורים תרמ"ה ותרנ"ד) מבאר ביאור נפלא, על מה שלא קיבלו ישראל את התורה מאהבה במתן תורה, ואילו אחרי נס פורים קיבלו את התורה מאהבה, כי הסיבה שקיבלו ישראל את התורה בשעת מתן תורה רק בכפיה, היא בגלל קליפת עמלק שנלחם עם ישראל והכניס בהם ארס, שגרם להם שלא יקבלו את התורה מאהבה, ולכן אחרי נס פורים בתליית המן ובניו והניצחון על אויבי ישראל מזרע עמלק שהיה בבחינת מחיית עמלק, כבר יכלו ישראל לקבל את התורה מאהבה.

ונראה כי רעיון נשגב זה של ה"שפת אמת" מתאים להפליא עם מה שביאר (פרשת יתרו תרל"ה סוף דיבור הא"), כי מה שחטאו ישראל בעגל הוא בגלל הארס שהשאיר בהם עמלק כשנלחם עמהם, בלשון קדשו: "ובוודאי כל הקלקולים שנעשה אחר כך בעגל, הכל היה על ידי עמלק הרשע ימח שמו". זכן כתב עוד (פורים תרל"ו): "והאמת כי כל חטא העגל בא על ידי הרשע עמלק, אשר ערבב אותנו קודם קבלת התורה וזרק ארס ושאור שבעיסה".

#### יהושע שמע בחטא העגל את "קול מלחמה" עם עמלק

מה נפלאים הם דברי ה"שפת אמת" (פרשת פרה תרל"ח), שמבאר בזה מה שאמר יהושע למשה כשנתקרבו אל המחנה אחרי שחטאו ישראל

בעגל (שמות לב-יז): "וישמע יהושע את קול העם ברעה ויאמר אל משה קול מלחמה במחנה". מבאר ה"שפת אמת" כי יהושע הרגיש ברוח קדשו כי מה שחטאו בעגל, הוא שריד ממלחמת עמלק שהוא עצמו נלחם עמו, כמו שכתוב (שם יז-ט): "ויאמר משה אל יהושע בחר לנו אנשים וצא הילחם בעמלק".

כאשר נתבונן נראה כי שני הביאורים של ה"שפת אמת" עולים בקנה אחד כפתור ופרח, כי הארס שהשאיר עמלק בישראל גרם שלא קיבלו את התורה בשעת מתן תורה מאהבה, וכתוצאה מכך נפלו ברשת הערב רב שעשו את העגל. נמצא לפי זה כי קליפת עמלק שגרמה שלא יקבלו ישראל את התורה מאהבה כי אם בכפיה, היא הגורמת בכל דור ודור שלא יקבלו ישראל מרצון את תוכחתם של מ"ח נביאים וז' נביאות.

הנה כי כן יאירו עינינו להבין מה שצוה הקב"ה לעשות המשכן כדי לכפר על חטא העגל, כי מאחר שחטא העגל היה בגלל הארט שהשאיר עמלק בישראל שלא יקבלו ישראל את התורה מאהבה, לכן צוה הקב"ה שיעשו המשכן שיש בו מ"ח קרשים עם ז' קני המנורה כנגד מ"ח נביאים עם ז' נביאות, כדי שהמשכן ישפיע קדושה על ישראל שיקבלו את תוכחתם מרצון ולא בכפיה.

כיון שבאנו לידי כך ירווח לנו להבין הטעם שתיקנו חכמינו ז"ל להקדים את הקריאה בפרשת זכור לפני הקריאה במגילת אסתר בפורים, כי הקריאה בפרשת זכור היא ציווי: "זכור את אשר עשה לך עמלק בדרך בצאתכם ממצרים", שהכניס בך ארס שגרם לך לקבל את התורה בכפיה, וכתוצאה מכך נכשלת בחטא העגל, ועל כך נצטווינו: "תמחה את זכר עמלק מתחת השמים".

והנה כפי שכבר נתבאר תיקן מרדכי עוד בימי אחשורוש, לקרוא בשבת שלפני המלחמה עם אויבי ישראל מזרעם של עמלק מצות זכירת ומחיית עמלק, ובזכות כך זכו ישראל לקיים בפורים בפועל מצות מחיית עמלק במפלת המן וזרעו, ועל ידי ביטול קליפת עמלק קיימו וקיבלו ישראל את התורה מאהבה, על כן בכל שנה צריך להקדים זכירה לעשיה כדי שנקבל עלינו עול תורה באהבה וברצון.

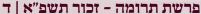


#### תודתנו וברכתנו נתונות לאלו שנדבו את הוצאת הגליון לזיכוי אחינו בני ישראל

משפחת מהדב הי"ו - לעילוי נשמת אמם האשה החשובה מרת לאה בת וירג'ני ע"ה

mamarim@shvileipinchas.com :לקבלת המאמרים באימייל







חתם סופר: הטבעות בצורת אות ס' חיברו בין הקרשים לרמז שבזכות דברי הנביאים "סומך ה' לכל הנופלים"

"ויסר המלך" העליון הקב"ה "את טבעתו" האות ס' "מעל ידו ויתנה להמן בן המדתא", כדי שיחזרו ישראל בתשובה

שפת אמת: מה שקיבלו ישראל את התורה בכפיה הוא בגלל קליפת עמלק שהשאיר את ארסו בישראל

מטעם זה אחרי נס פורים שנהרגו זרע עמלק בבחינת מחיית עמלק קיימו וקיבלו ישראל את התורה מאהבה

> הנה כי כן זהו שרמז לנו הכתוב במ"ח הקרשים שהיו במשכן, שהם רמז על מ"ח הנביאים שקמו לישראל להחזירם בתשובה: "ויהיו תואמים מלמטה", התכלית הנרצית היא שישמעו ישראל בקול תוכחתם של מ"ח הנביאים, עד כדי כך שכולם יהיו בבחינת "תואמים" מלא א', כולם צדיקים למטה בעולם הזה.

> אולם מזהיר הכתוב שאם חס ושלום לא יהיו "תואמים" צדיקים, כי לא ישמעו בקול תוכחתם של מ"ח הנביאים, אלא "ויחדיו יהיו תמים", שיהיו בבחינת "תמים" חסר א' אחד צדיק ואחד רשע, כי אז יפעל הקב"ה "על ראשו אל הטבעת האחת", שיסיר את טבעתו למעלה שהיא רמז על האות ס', ויעמיד עליהם מלך כהמן שיחזיר אותם למוטב. אלו דבריו הקדושים בתוספת ביאור.

יומתק להבין לפי זה מה שכתוב במגילה בעת הישועה (אסתר ח-ב): "זיסר המלך את טבעתו אשר העביר מהמן זיתנה למרדכי", על ידי שחזרו ישראל בתשובה בזכות מרדכי, החזיר הקב"ה מלכו של עולם את הכח של האות ס' למרדכי הצדיק, שימשיך לישראל את ישועתו של הקב"ה שיסמוך אותם בבחינת: "סומך ה' לכל הנופלים".

## משה רבינו השפיע מנבואתו על מ"ח הנביאים וז' הנביאות

בדרך זו במסילה נעלה לבאר דברות קדשו של ה"חתם סופר" זי"ע, לשם מה רמז לנו הקב"ה במשכן שהיו שם מ"ח קרשים כנגד מ"ח נביאים, והמנורה שהיו בה ז' קנים כנגד ז' נביאות שעתידים לקום לישראל, על פי מה ששנינו בגמרא (סנהדרין צד:): "רבי אליעזר אומר, אם ישראל עושין תשובה נגאלין, ואם לאו אין נגאלין. אמר ליה רבי יהושע, אם אין עושין תשובה אין נגאלין, אלא הקב"ה מעמיד להן מלך שגזירותיו קשות כהמן, וישראל עושין תשובה ומחזירן למוטב".

כאשר נתבונן נראה שרבי יהושע רמז בדבריו על מאמר חכמינו ז"ל הנ"ל: "**גדולה הסרת טבעת** 

יותר מארבעים ושמונה נביאים ושבע נביאות שנתנבאו להן לישראל, שכולן לא החזירום למוטב, ואילו הסרת טבעת החזירתן למוטב". הרי לנו דברים ברורים שאם היו זוכים ישראל לשמוע בתוכחתם של מ"ח נביאים וז' נביאות, לא היה צריך להעמיד עליהם מלך כהמן שיחזירם למוטב, אולם מאחר שלא שמעו בקול הנביאים והנביאות, העמיד הקב"ה עליהם מלך כהמן שהחזירם למוטב.

נקדים עוד אחד מיסודות האמונה, שכל דברי הנביאים כבר נאמרו למשה מסיני, כמו שכתוב (שמות כד-יב): "זיאמר ה' אל משה עלה אלי ההרה והיה שם ואתנה לך את לוחות האבן והתורה והמצוה ה.): "לוחות אלו עשרת הדברות, תורה זה מקרא, והמצוה זו משנה, אשר כתבתי אלו נביאים וכתובים, להורותם זה גמרא, מלמד שכולם ניתנו למשה מסיני". נמצא לפי זה כי כל דברי מ"ח הנביאים וז הנביאים וז הנביאים ולמשה מסיני.

ענין זה מתבאר ביתר שאת על פי המבואר במדרש (דב"ר ג- ט) כי משה רבינו נקרא "אב לכל הנביאים". וזהו המקור שאנו מזכירים בתוך י"ג עיקרי האמונה, המיוסדים על דברי הרמב"ם בפירוש המשניות (סנהדרין פ"י מ"א): "אני מאמין באמונה שלמה שנבואת דברי נביאים אמת. אני מאמין באמונה שלמה שנבואת משה רבנו עליו השלום היתה אמיתית, ושהוא היה אב לנביאים, לקודמים לפניו ולבאים אחריו".

והנה הטעם שמשה רבינו נקרא "אב לכל הנביאים", הוא כי כמו שהאב משפיע לכל צאצאיו, הוא כי כמו שהאב משפיע לכל צאצאיו, ולולי הוא לא היה נולדים בעולם, וגם אחרי לידתם הוא מחיה ומגדל אותם, כך משה רבינו הוא הצינור הקדוש המשפיע מנבואתו לכל הנביאים, כמו שביאר המגיד מדובנא זצ"ל ב"אהל יעקב" פרשת תצוה (בפסוק וכפר אהרן) הטעם שנקרא משה רבינו אב לנביאים:

"נבואת משה ע"ה היתה כוללת מה שהתנבאו כל הנביאים, ואפילו מה שתלמיד ותיק עתיד לחדש,

כי הוא היה אביהם אשר מניצוץ נבואתו העליונה נמשכה הנבואה אל כל שאר הנביאים, וכאומרם במכילתא מאותה שעה שעמדו ישראל על הר סיני זכו להעמיד להם נביאים, אשר על כן אמרו (ב"ב עה.) פני משה כפני חמה, כי אור הלבנה והכוכבים נמשך להם על ידי השפעת אור השמש, כן היה משה בענין הנבואה עם כל שארי הנביאים".

## המשכן מאיר בכל הדורות תוכחתם של מ"ח הנביאים וז' הנביאות

מעתה יאירו עינינו וישמח לבנו להבין דברות קדשו של ה"חתם סופר", כי מ"ח הקרשים שבמשכן הם רמז על מ"ח הנביאים ואילו ז' קני המנורה הם רמז על ז' הנביאות, כי היות שמשה רבינו הקים את המשכן, וכל מה שנעשה במשכן נקרא על שמו, שהרי מטעם זה לא שלטו האויבים במשכן, כי נגנז שהרי מטעם זה לא שלטו האויבים במשכן, כי נגנז במקום סתר כמו שהוא עצמו נגנז, כמו שכתוב (דברים בלד-ו): "ולא ידע איש את קבורתו עד היום הזה".

לכן בהיותו ראש לכל הנביאים, רמז הקב"ה במשכן את מ"ח הנביאים וז' הנביאות, והשרה שם את שכינתו כמו שכתוב בפרשתנו: "ועשו לי מקדש ושכנתי בתוכם", כי תכלית עשיית המשכן היא שכל מי שחטא יביא שם קרבן, ויתעורר בתשובה מתוך רחמים וחסדים מהאור הגדול של מ"ח נביאים וז' נביאות, שקיבלו את יניקתם ממשה רבינו אדון כל הנביאים, שכבר קיבל את כל נבואתם בהר סיני.

לכן הקדים הקב"ה להזהיר אותנו בפרשה זו בעמידת הקרשים כמו שפירש ה"חתם סופר":
"ויהיו תואמים מלמטה", שנשמע בתוכחתם של מ"ח הנביאים להיות צדיקים למטה, שאם לא כן "ויחדיו יהיו תמים", שיהיו צדיקים ורשעים, "על ראשו אל הטבעת האחת", יסיר הקב"ה המלך העליון את טבעתו מעל ידו ויתנה להמן כדי שיחזרו ישראל בתשובה.

הנה כי כן ירווח לנו להבין מה שדרשו בספרי:
"ועשו לי מקדש ושכנתי בתוכם" - "בכל מקום
שנאמר לי קיים לעולם ולעולמי עולמים", וכן
מה שדרשו בגמרא מקרא שכתוב: "ועשית את
הקרשים למשכן עצי שטים עומדים, שעומדין
לעולם ולעולמים". כי בכך ביקשו חכמינו ז"ל
ללמדנו, כי קדושת המשכן שכללה מ"ח קרשים
עם ז' קני המנורה כנגד מ"ח נביאים עם ז' נביאות
קיימת לעד אפילו בגלות.

### כוחו של משה רבינו גם אחרי פטירתו

ויש להוסיף תבלין על פי מה שכתוב בפטירתו של משה רבינו (שם ה): "**וימת שם משה עבד ה**'





תקרי נאוה תהלה אלא נוה תהלה, זה משה ודוד שלא שלטו שונאיהם במעשיהם, דוד דכתיב (איכה ב-ט) טבעו בארץ שעריה, משה דאמר מר משנבנה מקדש ראשון, נגנז אהל מועד קרשיו קרסיו ובריחיו ועמודיו ואדניו".

## מ"ח קרשים ז' קני המנורה כנגד מ"ח נביאים וז' נביאות

פתח דברינו יאיר לבאר הענין בזה, על פי מה שמצינו חידוש גדול במשנתו הטהורה של ה"חתם סופר" (ד"ה והבריח התיכון), שמבאר בדברי קדשו הענין שהיו במשכן מ"ח קרשים, כמפורש בפרשתנו (שמות כו-יח), עשרים קרשים בצד דרום, עשרים קרשים בצד צפון ושמונה קרשים בצד מערב. כי בצד מזרח שנכנסו שם למשכן היה רק המסך שכיסה את הפתח. והנה בנוסף על כך היתה במשכן המנורה בת ז' קנים, כמפורש בפרשתנו (שם כה-לב) שמהקנה האמצעי שהוא גוף המנורה, יצאו ששה קני המנורה משני הצדדים.

ביאור הענין בזה על פי מה שכתוב במגילה (אסתר ג-י): "ויסר המלך את טבעתו מעל ידו ויתנה להמן בן המדתא האגגי צורר היהודים". דרשו על כר בגמרא (מגילה יד.): "גדולה הסרת טבעת יותר מארבעים ושמונה נביאים ושבע נביאות שנתנבאו להן לישראל, שכולן לא החזירום למוטב, ואילו הסרת טבעת החזירתן למוטב".

לפי זה מגלה לנו ה"חתם סופר" זי"ע, כי מ"ח הקרשים שהיו במשכן הם כנגד מ"ח נביאים שקמו לישראל, ונרמז ענין זה במה שכינה הקב"ה את עצי המשכן "קרשים", שכן קר"ש נוטריקון (ברכת יוצר אור): "ק'דושים ר'וממי ש'די", רמז על הנביאים הקדושים המרוממים בישראל את שמו של הקב"ה, ואילו ז' קני המנורה הם רמז על ז' נביאות שקמו לישראל.

ויש להוסיף תבלין לבאר הטעם שהנביאים רמוזים במה שהם מרוממים את הקב"ה הנקרא בשם שד"י, על פי מה שמצינו אצל יעקב אבינו שהתפלל על השבטים כשלקחו את בנימין למצרים (בראשית מג-יד): "ואל שדי יתו לכם רחמים". ופירש רש"י: "ומדרשו מי שאמר לעולם די יאמר די לצרותי". לכן הנביאים שהוכיחו את ישראל שישובו לעבוד את ה', כדי לרומם את כבוד ה' ולמנוע מישראל את הצרות, רמוזים בשם קר"ש שהוא נוטריקון ק'דושים ר'וממי ש'די, כי הם מרומים את כבוד השם שד"י שיאמר לצרות ישראל די.

אמנם כל מתבונן ישכיל ויבין כי דברות קדשו

הקריאה בפרשת זכור בשבת שלפני פורים, זכר למה שתיקן מרדכי בשבת שלפני המלחמה עם אויבי ישראל

מרדכי תיקן לקרוא פרשת זכור בשבת שלפני המלחמה, כי "כל ברכאן דלעילא ותתא ביומא שביעאה תליין"

חתם סופר: מ"ח קרשים במשכן הם כנגד מ"ח נביאים, ז' קני המנורה הם כנגד ז' נביאות שקמו לישראל

ענין זה רמוז בשם קר"ש נוטריקון ק'דושים ר'וממי ש'די שהם הנביאים המרוממים את כבודו של הקב"ה

> שצוה הקב"ה לישראל להקים במדבר משכן שיש בו מ"ח קרשים כנגד מ"ח נביאים, ולעשות מנורה שיש בה ז' קנים כנגד ז' נביאות, שכל אלו עדיין לא קמו בישראל, אלא עתידים להיות בישראל אחרי שיכנסו ישראל בארץ ישראל.

## דברים נפלאים של ה"חתם סופר" בענין הטבעות שהיו על הקרשים

כעבדא קמיה מאריה אחיזנא בשולי גלימתו לברר מקחו של צדיק דברי ה"חתם סופר" זי"ע, על פי מה שמצינו בענין זה דברים נפלאים בדברי ה"חתם סופר" עצמו ב"תורת משה" (בד"ה ויהיו תואמים), שגם שם הוא מבאר כי מ"ח הקרשים שבמשכן היו כנגד מ"ח הנביאים, אלא שהוא מוסיף לבאר לפי זה ענין הטבעות שחיברו בין הקרשים, כמו שכתוב בפרשתנו בענין הקרשים (שמות כו-כד): "ויהיו תואמים מלמטה ויחדיו יהיו תמים על ראשו אל הטבעת האחת". ופירש רש"י שלכל קרש היו למעלה שני חריצים כעובי טבעת מימין ומשמאל, והכניסו טבעת בחריץ השמאלי של קרש אחד ובחריץ הימיני של הקרש הסמור לו, וכך נתקשרו כל הקרשים על ידי הטבעות שחיברו ביניהם.

מבאר ה"חתם סופר" הרמז בזה. כי הטבעת שהיא עגולה בצורת אות ס', היא רמז על מה שסומך הקב"ה ברוב רחמיו בישראל הנופלים בגלות, כמו שכתוב (תהלים קמה-יד): "סומר ה' לכל הנופלים", ודרשו בגמרא (ברכות ד:) שהקב"ה סומך באות סמ"ך לכל הנופלים הרמוזים באות נ' שהיא בבחינת **נ'פילה**. הנה כי כן זהו הענין שצוה הקב"ה לקשר את **מ״ח** הקרשים עם הטבעות, לרמז שאם ישמעו ישראל בתוכחתם של מ"ח הנביאים ויחזרו בתשובה, יסמוך אותם הקב"ה בטבעות שהן בצורת אות ס' בבחינת "סומך ה' לכל הנופלים".

על פי האמור מפרש ה"חתם סופר" מה שכתוב במגילה: "ויסר המלך את טבעתו מעל ידו של ה"חתם סופר" צריכים ביאור, מהו הענין ויתנה להמן בן המדתא האגגי צורר היהודים", כי

EN ON EN

בשעה שאיו ישראל שומעים בתוכחתם של מ"ח הנביאים, מסיר הקב"ה כביכול את טבעתו שהיא בצורת אות ס' מעל ידו, ומוסרה ח"ו להמן הרשע וכוחותיו הרעים, שיבטלו את הסמיכה בישראל כדי שיחזרו בתשובה מתוך הצרה. וזהו פירוש הכתוב: "ויסר המלך את טבעתו מעל ידו", סתם מלך הכתוב במגילה מבואר במדרש (אסתר רבה ג-י) שהוא רמז על הקב"ה, ובזמן הצרה הסיר הקב"ה כביכול את טבעתו שהיא האות ס', "ויתנה להמן בן המדתא האגגי צורר היהודים".

והנה על ידי ששלט המן הרשע כביכול על האות ס' שבה סומך הקב"ה לכל הנופלים, רצה להפיל את ישראל באות נ' שהיא בבחינת נ'פילה, וזהו הענין שייעצו חכמיו וזרש אשתו להמן לתלות את מרדכי על עץ גבוה חמישים אמה, שהוא רמז על האות נ' של נ'פילה שהיא בגימטריא חמישים.

אמנם על ידי ששבו ישראל בתשובה שלימה, ונהפוך הוא שהפיל הקב"ה את המן הרשע באות נ' של נ'פילה. וזהו שהזכירו חכמיו וזרע אשתו לשון נפילה, כשאמרו להמן (אסתר ו-יג): "אם מזרע היהודים מרדכי אשר החלות לנפול לפניו לא תוכל לו כי נפול **תיפול לפניו".** ומטעם זה נתלה המו עצמו על עץ גבוה חמישים אמה שרומז על אות נ' של נ'פילה.

## הרמז במשכן על הטבעת שנמסרה להמן הרשע

ה"חתם סופר" ממשיר לפרש בזה כמין חומר מה שכתוב בפרשתנו על הקרשים: "ויהיו תואמים מלמטה ויחדיו יהיו תמים על ראשו אל הטבעת האחת", על פי מה שכתוב בלידת יעקב ועשו (בראשית כה-כד): "וימלאו ימיה ללדת והנה תומים בבטנה". ופירש רש"י הטעם שכתוב כאן "תומים" חסר א', ולא "תאומים" מלא, לרמז שאחד היה צדיק ואחד היה רשע, אבל בלידת פרץ וזרח מיהודה ותמר כתוב (שם לח-כז): "והנה תאומים בבטנה" מלא א', כי שניהם היו צדיקים.





# ביאור הגילוי הנפלא של ה״חתם סופר״ זי״ע מ״ח קרשים במשכן כנגד מ״ח נביאים ז׳ קני המנורה כנגד ז׳ נביאות שקמו לישראל

לקראת שבת קודש הבאה עלינו לטובה "שבת זכור", דבר בעתו מה טוב לשלב בין הקריאה בפרשת השבוע פרשת תרומה, ובין הקריאה שתיקנו חכמינו ז"ל לקרוא בשבת שלפני פורים מצות זכירת עמלק בפרשת כי תצא (דברים כה-יז):

"זכור את אשר עשה לך עמלק בדרך בצאתכם ממצרים, אשר קרך בדרך ויזנב בך כל הנחשלים אחריך ואתה עייף ויגע ולא ירא אלקים. והיה בהניח ה' אלקיך לך מכל אויביך מסביב בארץ אשר ה' אלקיך נותן לך נחלה לרשתה, תמחה את זכר עמלק מתחת השמים לא תשכח".

מקור הדבר במה ששנינו במשנה (מגילה כט.)
כי בשבת השניה של חודש אדר קוראים פרשת
זכור, ופירש רש"י הטעם לכך: "שתיקרא פרשת
זכור בשבת הסמוכה לפורים, לסמוך מחיית עמלק
למחיית המן". בגמרא (שם ל.) מבואר הטעם לכך:
"רב אמר מקדימין פרשת זכור... כי היכי דלא
תיקדום עשיה לזכירה".

דברי רב מפורשים יותר בתלמוד ירושלמי (מגילה פ"ג ה"ד), כי דבר זה אנו למדים ממה שכתוב במגילה (אסתר ט-כח): "והימים האלה נזכרים ונעשים, שתהא הזכרתן קודם לעשייתן". פירוש, שצריך להקדים הקריאה במצות זכירת עמלק: "זכור את אשר עשה לך עמלק", לפני קריאת המגילה שמסופר בה מחיית עמלק בפועל בפורים.

## נס פורים בימי אחשורוש בזכות מרדכי שתיקן לקרוא פרשת זכור

ויש להוסיף תבלין לבאר הענין שצריך להקדים הקריאה במצות זכירת עמלק לקריאה במגילה על מפלת המן בפועל בימי פורים, על פי מה שכתוב במגילה (אסתר ט-כ): "ויכתוב מרדכי את הדברים האלה וישלח ספרים אל כל היהודים אשר בכל מדינות המלך אחשורוש הקרובים והרחוקים". ופירש רש"י: "ויכתוב מרדכי, היא המגילה הזאת כמו שהיא". נמצינו למדים מזה כי מרדכי כתב כמו שהיא". נמצינו למדים מזה כי מרדכי כתב

במגילה: "ו**הימים האלה נזכרים ונעשים**", אשר מזה למדו בירושלמי שצריך להקדים זכירת עמלק לעשיית מחיית עמלק במפלת המן.

לפי זה יש לומר כי בימי אחשורוש כאשר נתן המלך רשות לכל היהודים להיקהל ולעמוד על נפשם להרוג באויביהם מזרע עמלק, תיקן מרדכי לכל היהודים לקרוא בשבת שלפני המלחמה את מצות זכירת עמלק ומצות מחיית עמלק, כדי שיכוונו לקיים במלחמתם עם זרעם של עמלק מצות מחיית עמלק, ועל ידי זה ינצחו במלחמה כמו שכתוב (קהלת ח-ה): "שומר מצוה לא ידע דבר רע". זאת ועוד שבזכות הקריאה בתורה במצות מחיית עמלק, יזכו לקיים מצוה זו בפועל במחיית המן וכל זרעו מזרע עמלק.

הנה מה טוב ומה נעים לבאר לפי זה הטעם שתיקן מרדכי שיקראו פרשת זכור דוקא בשבת שלפני פורים, וכבר עמד על כך ה"מגן אברהם" (או"ח תחילת סימן תרפה): "דאטו מי כתיב בתורה שיקראו דוקא בשבת זו, אלא שחכמים תיקנו בשבת זו, הואיל ושכיחי רבים בבית הכנסת, וסמוך לפורים כדי לסמוך מעשה עמלק למעשה המו".

אך לפי האמור יש לומר על פי הידוע מאמר הזוהר הקדוש (פרשת יתרו פח.): "כל ברכאן דלעילא ותתא ביומא שביעאה תליין... משום דההוא יומא מתברכאן מיניה כל שיתא יומין". פירוש: "כל הברכות של מעלה ושל מטה ביום השביעי תלויות... משום שאותו יום מתברכים ממנו כל ששה ימים".

נמצא לפי זה כי ניצחון המלחמה בנס פורים תלוי בהשפעה של שבת קודש שלפני המלחמה, לכן תיקן מרדכי שבשבת שלפני המלחמה יקראו בתורה מצות זכירת ומחיית עמלק, ובזכות הקריאה בתורה בשבת קודש תשפיע השבת ברכה על ששת הימים הבאים שיזכו לקיים מצות מחיית עמלק בפועל.

לכן כדי לעשות זכר לנס פורים שהיה בזכות הקריאה במצות מחיית עמלק בשבת שלפני פורים, כתב מרדכי במגילה: "והימים האלה נזכרים ונעשים", כדי לתקן בכך שבכל שנה ושנה יקדימו ישראל בשבת שלפני פורים את הקריאה במצות זכירת ומחיית עמלק, כדי שיזכו לעורר בכל שנה את הנס של פורים שהיה בימים ההם גם בזמן הזה, להמשיך מפלה על כל אויבי ישראל שהם מזרעו של עמלק.

## "ועשו לי מקדש" קיים לעולמי עולמים

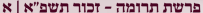
כדרכה של תורה הנדרשת בשבעים פנים, רחש לבי דבר טוב לבאר הקשר בין הקריאה בפרשת זכור שכתובה בה מצות מחיית עמלק, למצות מחיית עמלק בפועל שהיה בנס פורים, על פי מה שנצא למסע הקודש להתבונן במה שכתוב בפרשתנו מצות עשיית המשכן (שמות כה-ח): "זעשו לי מקדש ושכנתי בתוכם".

שנינו על כך בספרי (פרשת בהעלותך פיסקא לד):
"בכל מקום שנאמר 'לי' קיים לעולם ולעולמי
עולמים. בכהנים הוא אומר (שם כח-מא) וכהנו לי,
בלוים הוא אומר (במדבר ג-יב) והיו לי הלוים, בישראל
הוא אומר (ויקרא כה-נה) כי לי בני ישראל עבדים,
בבכורות הוא אומר (במדבר ח-יז) כי לי כל בכור בבני
ישראל, במקדש הוא אומר ועשו לי מקדש".

דרש זה מתאים להפליא עם מה שכתוב בפרשתנו (שמות כו-טו): "ועשית את הקרשים למשכן עצי שטים עומדים". ודרשו בגמרא (יומא עב.): "עומדים, שמא תאמר אבד סברן ובטל סכויין, תלמוד לומר עומדים, שעומדין לעולם ולעולמים". אולם כבר תמהו המפרשים וינועו אמות הסיפים, איך אפשר לומר על המשכן שהוא קיים לעולם, הלא כשנכנסו ישראל לארץ נגנזו כל קרשי המשכן, כמו ששנינו בגמרא (סוטה ט.):

תהלים "דרש רבי חיננא בר פפא, מאי דכתיב (תהלים "גרש רבי חיננא בה' לישרים נאוה תהלה, אל לג-א) רננו צדיקים בה' לישרים נאוה תהלה, אל





ואכן מידה זו של השמחה היתה תמיד נר לרגלי הצדיק, ואף בשנותיו האחרונות, כשהיה ידוע חולי ומכאוב לא סר החיוך הנעים משפתי קדשו, ותמיד היה מלא שמחה, משמח אלקים ואנשים, להתקיים בו (תהילים ק, ב) "עַבְדוּ אֶת ה' בְּשְּׁמְחָה, בֹאוּ לְפַנֵיו בְּרָנֵנָה". ולשמח את השכינה הקדושה המתגוללת בעפר קרנה, ולעטרה בעיטורין קדישין בעת שירה ושמחת

לעילוי כפו

הרה"ח רכי ישראל דוד כ"ר מאיר זצ"ל

נלכ"ע י"ד אדר כ' תשמ"ט – ת.נ.צ.כ.ה.

ילע"ג מרת נעכא סאסא בת ר' יהושע הכהו ע"ה

נלב"ע כ"ב אדר א' תש"ם – ת.נ.צ.ב.ה.

הונצח ע"י חתנם מורנו ורבנו שליט"א

שלמרות שהיה הרבי פועל ישועות נשגב לאלפים ולרבבות.

- ישנם ישועות שאי אפשר לפעול כי אם מתוך שמחה בלבד!

כד"א (ישעיה נה. יב) "כי בשמחה תצאו", מכוחה של שמחה

סיפר לי איש נאמן מטובי יושבי קרתא דשופריא, שפעם

היתה זוגתו מקשה לילד, היו שם כמה תסבוכות קשות, עד

בדאגת לב קשה עלה ובא לפני רבינו הגאב"ד הרה"ק רבי משה

אריה פריינד זצוק"ל, וביקש להזכירה לפניו לישועה ולהצלה.

הצדיק קיבלו במאור פנים כדרכו, ובירכו בכל לב, וביקש

למסור גם ליולדת שיהא ליבה נכון ובטוח בישועת ה', ולהסיר

ברכת צדיק ותפילתו כמובן עשתה רושם, ובחסדי שמים עברה

את כל הלידה בשלום, וילדה בן זכר בריא ושלם נחמד ונעים,

למחרת עם שחר מיהר החסיד לבית רבו עם הבשורה הטובה.

שברוך ה' תפילת צדיק פעלה את פעולתה ולמרות כל

מספר החסיד דנן, שהשמחה הגדולה ששמח הגאב"ד

בשמחתו, היתה בהארת פנים זורחת ובצהלה מיוחדת, כשהוא

- משנכנס אדר מרבין בשמחה

הננו להודיע כי לסראת חג הפורים

ניתן להשיג ספרי מורנו ורכנו:

שער הכוונות עם פירוש טיב הכוונות – פורים

התסבוכות והחששות עבר הכל בשלום, ללא שום מכשול!

ואף לא נצרכה לשום ניתוח כאשר סברו הרופאים בתחילה.

יוצאים מצרה לרווחה ומאפלה לאורה!

שנשקפה סכנה לאם וליילוד.

הדאגה מן הלב!

נשמת שה

[פרטיות, קובץ 130219]

הרה"ק רבי חיים זאנוויל זצוק"ל, האדמו"ר מריבניץ, התפרסם בעולם כאחד מגדולי הצדיקים שבדור, ונודע כבעל מופת גדול אשר רבים מאחינו בני ישראל נושעו מברכות קדשו.

-> • <-

אחד מחסידיו שלא זכה להיפקד בפרי בטן, וכבר הזכיר עצמו כמה פעמים בקודש פנימה, ועדיין לא נושע, בא בדברים עם אחד מן הגבאים המקורבים של הרבי, שהיה איש עליז ושמח, תמיד צהלתו על פניו, ומשמח אלקים ואנשים, וסנט בו בבדיחותא: תקשיב טוב! באם הגך מצליח להוציא מן הרבי ברכה עבורי שאיוושע בזרע של קיימא, הריני משלם לך אלפיים דולר! [2000\$].

הרבי מריבניץ היה הולך הרבה אל המקווה, ונודע בעבודת קדשו בטבילותיו הטהורות, שם היה פועל ישועות רבות בקרב הארץ.

יום אחד כשיצא הרבי בדרכו אל המקווה, בטרם נכנס פנימה אמר לו הגבאי, שלפני שהוא יוצא החוצה להמתין לרבי בחוץ כדרכו, ברצונו רק לבדוק קודם את המים, אם אינם רותחים או צוננים מדי...

עמד אפוא הרבי בפתח, והגבאי הנאמן נכנס והושיט את ידו פנימה לבדוק את חום המים, ובעודו כך בודק את המקווה, החל פתאום לחבוט חזק בידיו על גבי המים, כשהם שוצפים ומשפריצים מים בששון, לקול החבטות העזות.

הרבי שעמד מן הצד התחייר ושחק לנוכח שעשועיו של הגבאי על גבי המים, ושאלו בחיוך לפשר מעשיו במשחקי המים. - או אז קם הגבאי ונעמד בפני הרבי, ואמר בקול תחינה ובקשה, שפלוני בן פלונית זקוק לישועה גדולה, להיפקד בזרע חי וקיים!

הרבי שנהנה מן הקונץ... והבין היטב את המהלך, שרצה הגבאי להזכיר לפניו את האיש לפני המקווה מתוך שמחה ורצון... בירך את האיש בכל לב, והבטיח להתפלל עבורו בעת הרצון שבטבילת המקווה.

לתקופת השנה התרחש אכן המופת הגדול, והאיש זכה לחבוק בן זכר בריא ושלם כבקשתו.

כשהגיע החסיד הנאמן לבית הרבי עם הבשורה הטובה והמשמחת של ישועתם הגדולה. ניגש תחילה אל ידידו הגבאי ותחב לידו מעטפה עם אלפיים דולר, כפי המדובר ביניהם.

אך ליבו של הגבאי נקפו מעט, הוא היסס והסתפק אם רשאי הוא לקחת סכום גדול שכזה, כי מאן יימר שהוא זה שהמשיך את המופת...

נכנסו אפוא שניהם יחדיו אל הרבי, וסיפרו לפניו גופא דעובדא עם כל הפרטים לאשורם, והציגו את שאלתם.

הורה הרבי לגבאי, יכול הגך לקחת לך סך המחצית של אלף דולר! - כי אכן מגיע לך זאת ביושר, אחר שפעלת בחכמה להביא את השמחה, הפותחת את כל השערים, ומכוחה נמשכה התפילה שבטבילה, להמשיך אליהם את ישועתם. 😙 ולמדנו טיב לקח מוסר, עד היכן מגיע כוח השמחה!

ניתן להנציח את העלון לשפחות, לברכה והצלחה או ליארצייט

. התורמים להפצת העלוז 🙉

טיב המועדים על מגילת אסתר ופורים

מרעיף עליו ברכות לרוב. והיה נראה בעיניו כמי שהתפלל בעדו כל אותו הלילה, ושמח עמו בישועתו בלב שלם נקי וזך, מלא רינה והתרוממות, כאילו היתה זו הישועה הפרטית שלו. והוסיף הלה ואמר, שאותו מעמד של שמחה נחקק עמוק

בלבבו ועשה בו רושם חזק. ששמח מרן הגאב"ד בשמחתו של איש ישראל בכל לב, ולא הפריע לו כלל שבעצמו היה חשור בנים, רק שמח עימו בשלמות. - וזיכרון אותו מעמד נשגב חיזק אותו תדיר במצבים קשים של חלישות ועגמות נפש שונות שעברו עליו בימי חייו. - כאשר ראה דוגמא חיה לנגד עיניו במהות 'טיב השמחה' של הצדיק, שמניח בצד את כל חבילין דמעיקין, ושש ושמח לפני קונו בשמחתו של איש ישראל

[פרטיות, קובץ 348]

אהבת התורה ושמחתה של מו"ר הגה"ק רבי בנימין הכהן רבינוביץ זצוק"ל, אדמו"ר ממשכנות הרועים, ודיין בית דין צדק דפעיה"ק ת"ו, מפורסמת היתה לשם דבר. הוא היה זקן ויושב בישיבה כל ימי חייו. ולפעמים אף בשעות רבות רצופות ללא שום הפסק, שש ושמח באהבתה של תורה בכל לב ונפש, כי היא משוש חייו.

בהזדמנות אחת בימי זקנותו נשאל, כיצד זכה לאהבה ושמחה עצומה כזו לתורה הקדושה?

סיפר רבי בנימין, שאת זאת קיבל וינק בינקותו בבית הוריו, שכידוע שלטה אז העניות ברוב בתי ישראל, ובקושי החזיקו את עצמם בפת במלח ומים במשורה. אך עם כל העניות הגדולה החזיקו בביתם קופסת נחושת סגורה ומסוגרת עם פתח צר בצידה, שלתוכה היו משלשלים מדי פעם קופיקה אחת או שניים כפי יכולתם. ומדי שנה בהגיע 'חג הפורים' הקדוש, היו פותחים את הקופה, וסופרים את הקופיקות והפרוטות שהצטברו בתוכה במשך השנה, ובאותו סכום היו רוכשים מתנה לרב הגדול המרא דאתרא, כמנהג הימים ההם, להגיש תשורת כבוד לרב העיר ביום הפורים.

שנה אחת כשפתחו את הקופסא בערב פורים מצאו בתוכה סכום נאה המספיק כדי קניית כרך גמרא אחד גדול של "מסכת בבא בתרא" חדשה ומחודשת. שנחשב בימים ההם באותם אזורים כספר יקר המציאות! כי לרוב האנשים לא היה ש"ס שלם מצוי בביתם, ורוב הגמרות היו קרועים ובלויים מרוב שימוש שהיו משאילים את הגמרות מזה לזה.

וסיפר רבי בנימין שבאותה שנה היתה שמחת הפורים גדולה ועצומה בביתם, על הזכייה הגדולה שנפלה בחלקם לרכוש גמרא בבא בתרא לרב המרא דאתרא! וניגשו כולם יחדיו בשמחה ובצהלה גדולה להגיש את המשלוח מנות לבית הרב, שכמובו שמח מאוד לקראתם.

אותה שמחה גדולה, העיד רבי בנימין, היא שחקקה בעצמותי את אהבת התורה ותשוקתה הגדולה! כאשר ידעתי גם ידעתי כמה קשה היו ההורים שלי עובדים כל השנה בשביל לצרף פרוטה אל פרוטה, ומתוך לחם פיהם ופי ילדיהם חסכו בשביל אותה גמרא! והיו שמחים על כך בשמחה עצומה, כמוצא שלל רב! - זה המראה החדיר בתוככי לבבי שמחה ואהבת תורה עד מאוד! [ואולי סיפר זאת ממה שראה במשפחה אחרת שם]. כן נזכה כולנו, לאהבת תורה ושמחתה תמיד, שמחת פורים

לקבלת העלון בפייל (דוא"ל) נא לשלוח לפייל הפצו"ב

ושמחת עולם!

ליהודים היתה אורה - זו תורה!

[פרטיות, קובץ 141015]

האחים היקרים העומדים תמיד לימין רבינו הרב יהודה בן שרה שיינדל והרב שאול יחזקאל בן שרה שיינדל וכל משפחתם – להצלחה בכל העניינים 🍳 יוסף בן טילה רוזא לרפו"ש • שרה שיינדל והרב שאול יחזקאל בן שרה שיינדל וכל משפחתם – להצלחה בכל העניינים

shivti11@gmail.com | 05276-10455 078-3331109 יו"ל ע"י קהילת שבתי בכית ד' | רח' ישעיהו 7 ירושלים טל:

יהודי יקר! אל תחזיק טובה לעצכך, הכך כוזפן להדפים ולהפיץ את העלון באזור כגוריך ולהיות שותף לזיכוי הרבים. הפעוניינים יקבלו את העלון בפייל (אפשר גם ישירות לדפוס) בקובץ להדפסה. Anyone Interested in receiving Tiv Hakehila weekly in Hebrew or English should Email - Sheldon@hpins.net Or | zeligk@gmail.com or text 718-249-7173

# טיב המעשיות

# מרבים בשמחה!

חודש "אדר" כולו הוא חודש של שמחה, ומשרק 'נכנס' זה החודש מביא בכנפיו את השמחה ללבות ישראל קדושים. כד"א בפסוקי מגילת אסתר (ט, כב): "החודש אשר נהפך להם מיגון לשמחה. ומאבל ליום טוב".

ברם. מדויק בלשוו חכמים מרפא: "משנכנס אדר". ולא אמרו

'משהגיע' חודש אדר וכיוצא. נראה שיש כאן דין 'כניסה', שצריך אדר להיכנס ולחדור פנימה. ולא סגי במה שמבחוץ נוהג חודש אדר במעגל השנה, או בשמחה והוללות חיצונית. אלא 'משנכנס' פנימה בלב, כשיתבונו ויתקשר בפנימיותו בטיב הפורים הבעל"ט. -מתור כר ממילא תתרבה השמחה ותתגדל מעצמה. כי כל דבר שעוסקים בו משפיע ועושה רושם. ומשנכנס

אדר אל תוככי איש ישראל בעסק הפורים, ממילא מרבים בשמחה.

דורשי רשומות רמזו בגמרא (ביצה טו:): "הרוצה שיתקיימו נכסיו, יטע בהן אדר". - על פי מ"ש במדרש (במדב"ר כב, ז): "לכך נקרא שמם 'נכסים', שנכסים מזה ונגלין לזה". וכבר תמהו, שיותר היו צריכים להיקרא 'נגלים'. שכו עיקר מעלתם היא במה שהגיעו ליד זה שנגלו אליו, ולא במה שנכסו מזה שלא הגיעו אליו.

אך תירצו בזה [עיין שם משמואל ושפת אמת], שכוונת 'נכסים מזה' איננה רק מן האיש האחר שלא הגיעו אליו הנכסים. אלא אף מזה האיש בעל הנכסים עצמו שהם נגלים אליו, צריכים גם כן להיות 'נכסים', שלא יסתכל בהם כ"כ להבליטם בעיני עצמו, שבכר נותו 'עיו הרע' לעצמו.

ולכן יכנים נכסיו פנימה ויכסה אותם, וכל קנייניו יגנוז בתוכיותו בקנין פנימי איתן, לא בקנין החיצוני. ושלא להראות ולגלות מעשיו ומעלותיו כלפי חוץ, אלא בהסתרת קנייני ביתו ובניו ונכסיו הגשמיים והרוחניים בהצנע לכת ובתוכיותו פנימה. והיינו "יטע בהן אדר, שנאמר (תהלים צג, ד) אדיר במרום ה"". כוונת 'אדיר' הוא העוז והחוזק בתוקף פנימי. המוצנע בינו לביו קונו. לא בגבורה החיצונית. שבזה מביא נחת רוח גדול לעילא. 'אדיר במרום ה". ולא לעיני אדם.

ומתוך כך יזכה שיקוים בו "משנכנס אדר", שאכן נכנס וחדר פנימה אל תוכו, לפעול את פעולתו בנטיעה של שמחה, 'מרבים בשמחה', שמחת הלב ושמחת הנפש, אמן.

-> • <-

הרה"ק הרבי ר' בונם מפשיסחא זצוק"ל ראה פעם בהתהלכו עם סגל תלמידיו על שפת הים, איש יהודי אחד ששטפו זוטו של ים רחמנא ליצלן, והוא מנסה בכל כוחותיו להיחלץ מן המים, מנופף בידיו וברגליו בתנועות חזקות ומשונות, במלחמתו כנגד הגלים החונורים

כל הנוכחים במקום רצו מהרה לקראתו, בניסיון להציל את היהודי מו הטביעה. - לקפוץ פנימה ולמשותו מו המים הם כמובו לא יכלו, מחמת הסכנה הגדולה שבמערבולת הסערה. ולכן החלו לצעוק אליו בניסיון להנחותו את הדרך, מאיזה כיוון יוכל להשתחל החוצה בין הגלים הסוערים.

הבלגן במקום היה גדול, כשכולם נסערים ורועשים, אלו צועקים לאיש צא מכאן! והללו צווחים לעומתם תשחה בכיוון ההפוך! והיהודי הטובע מבולבל ומבוהל. כולו דואג ופוחד על נפשו וזועק לעזרה. ואילו הים מצידו לא מניח מזעפו אף לרגע, רועש וגועש כולו, וההמולה סביב האיש הטובע בים נוראה!

כשהגיע הצדיק עם פמלייתו אל המקום, וראה את המתרחש, החל להתקרב בעצמו אל הים לראות במה יכול הוא לסייע כאן. אולם בה בעת שכל העומדים מסביב היו לחוצים ומבולבלים מלאים פחד ודאגה. דוקא הצדיק ניגש ביישוב הדעת לבחוו את המצב. - כדרכם של צדיקים, שלעולם אינם מאבדים את היישוב הדעת! גם בזמנים לחוצים ביותר, ובמצבים מבולבלים ונבוכים, הם אינם מסוגלים להכניס עצמם בבלבול ולחץ, ומשגיחים היטב על שמירת הדעת!

התקרב אפוא הרבי ר' בונם בצעדים מתונים, כשכל הציבור חרד לקראתו ופותח בפניו את "השורה" בהדרת כבוד, והרבי צעד

בזריזות עד קו המים ממש.

בעמדו סמוך אל הים, הביט באיש המשתולל בתנועותיו המשונות, וצעק לעברו: לאז גריסען ד'עם לווייתן! - אל תשכח למסור ד"ש ללווייתו!...

חלפה שניה עד שתפס האיש את הבדיחה... הוא העלה חיור

על שפתיו, שם בתוך המים, ופתאום חש בכוחות רעננים הזורמים בגופו, הוא התגבר ביתר שאת ועוז במלחמת הגלים השוצפים, ובתוך זמן קצר ניצול מן המים, ויצא חיש אל החוף בריא ושלם כאחד

מרבים בשמחה"

מעניה כמ.

לאחר מכו נשאל הרבי. באיזה 'סגולה' או 'לחש' השתמש בהזכרת שמו של הלווייתן להצלת הטובע? - והאם המכוון בסגולה זו הוא אל דג הלווייתן שבים, או אל שרו של לווייתן למעלה?

התחייך הצדיק והסביר, אין כאן לא סגולה ולא לחש, ואין צריך להפעיל כאן לא את הלווייתן שלמטה, ולא את זה שכנגדו מלמעלה... אלא שראיתי שהאיש פשוט נחלש מרוב מאמץ. הצעקות והלחץ של כל הנאספים סביבו רק בלבלוהו והחלישו אותו יותר. הוא היה צריך בתוך מבוכתו הגדולה, רק לבדיחה והלצה טובה! כדי להכניס בו מעט שמחה!

וממילא, מכיון שבאה השמחה, נכנסה וגם חדרה אל הלב פנימה, הזרימה בו תיכף כוחות רעננים ומחודשים, ובכוח השמחה הצליח להתגבר במלחמה. ולחלוץ את עצמו מו הצרה הגדולה!

צא ולמד, מה גדול כוחה של שמחה, שמגרשת את כל החשכות מן הלב, ומלהיבה את הנפש להתרענן בכוחות רעננים, תתחדש כנשר נעוריכי, לעשות נחת רוח לבורא יתברך שמו!

[שיחת קודש, בשבח מידת השמחה]

אימו של הרה"ג רבי אברהם מרדכי ברייטשטייו זצ"ל. ספרא דדיינא בבית הגדול העדה החרדית פה עיה"ק, (יא"צ ביום עש"ק ז' אדר), זכתה בצעירותה לסייע כעוזרת בביתו נאווה קודש של הרה"ק רבי שלמה מזוויעהל זצוק"ל, שבפאתי שכונת בית ישראל המעטירה.

ברוב חריצותה היתה עוסקת בידיה בכל מלאכות הבית, בניקיון ובבישול ובשאר כל מלאכה, והצדיק הכיר לה טובה על כך תמיד. באחד הימים כשהגיעה לביתו של הרבי לעשות במלאכת עבודתה כדרכה, התהלכה בדאגה כשדוק של עצבות נסוך על פניה, כנראה מחמת איזו מועקה שהעיקה עליה, וכך היתה מסתובבת במרירותה בכל פעליה, הלוך ילך ובכה.

כששמע על כך הצדיק רבי שלומקה, כאב לבו מאוד. - כידוע מידתו בקודש תמיד בשמחה ובנהירו עילאה. ולא היה יכול לסבול את העצבות והחושר. וכאשר לבקשתו הביאו אותה לפניו. שאלה 2מפגיע, במה עוסקת את כאן בבית?

האישה הצדקנית החלה למנות בשפה רפה ובקול נכאים את עבודות הבית השונות שעוסקת בהם: את הכלים כבר שטפתי, את קדירת התבשיל כבר העמדתי על הכיריים, ועלי עוד לשטוף ולנקות את הבית... וכך מנתה והלכה את כל עבודות הבית שעוסקת בהם.

נענה הרבי ואמר, לא כן הוא הנוסח הנכון... תשובתר הנכונה צריכה להיאמר בנוסח כזה: הנה ברוך השם את מצות שטיפת הכלים כבר קיימתי! וכן את מצות בישולי התבשיל עשיתי! ובעזרת ה' אגש גם למצוה הגדולה של שטיפת ונקיון הבית כולו! - הלא כל פעולה ופעולה שהנך עושה במלאכת הבית יש בה מצוה רבה! ומצוות צריר לעשות בשמחה ובהתלהבות. ובתחושת סיפוק והודיה להשי"ת על שזיכה אותנו במצוות הללו.

עם צאתה מחדרו של הרבי התמלא ליבה שמחה גדולה, על אתר היא גירשה מלבבה את כל העצבות ששלטה בה, וניגשה בשמחה ובטוב לבב לעשות את מלאכתה, כאשר ליבה מתרונן בקרבה על שזוכה לעסוק במצוה בקרבת אלקים טוב, ובקרבת עבדיו < רפשך בעפוד ד' הצדיקים. בני קל חי!

# טיב ההשגחה

סיפורי השגחה פרטית שנשלחו לפערכת ע"י הקוראים

### כי בשמחה תצאוו

נסעתי לשבת שבע ברכות של נכדי בבית שמש. כמובן שכשיוצאים לשבת ישנם דברים רבים שצריר לדאוג להם ובפרט שכל הנכדים גם שם. ממקום משכני הייתי צריך להעביר אוכל וחבילות לאזור חפציבה שמרוחק ממקום הדירה מרחק נסיעה ברכב ועכשיו בשעה שלוש אחר הצהריים למצוא נהג מונית שיסחב את החבילות עד הרכב

זו גם משימה לא פשוטה... לפתע אומרת לי הרבנית: "תראה השגחה פרטית. נראה לי שזה 'יהושע מנה' אחד התלמידים שלך

כאן מחוץ לחלון!!!"

בדקתי וראיתי שזה אכן הוא. לשאלתי אם יש לו מצב לעזור לי השיב בשמחה ובחפץ לב. "זה שאתה תעשה זאת בחפץ לב אני יודע אבל אני צריר שתתקשר ותשאל בבית אם היא מסכימה

לכך, שמא היא ממתינה לעזרתך בבית?!" הוא התקשר וקיבל אישור לכתחילה ואז יצאנו לדרך עם כל החבילות לשמחתי ולשמחת הרבנית

וכל הסובבים. צאו נא וראו עד כמה יד ההשגחה משגחת עלינו בכל צעד ושעל, כל מה שצריך זה רק להתבונן ולהודות לה' על כל טובו.

בעל המעשה, מורינו הרב שליט"א

## דפואה למכה

אתם מכירים את זה שילד נתפס למשחק מסוים ולא מוותר עליו? אז זהו שבני בן הארבע נתפס לקסדה של השכן ממול ולא רצה לוותר עליו או להסירו מעל ראשו, השכן אמר שילך עם זה הביתה ואחר כך אשיב לו את הקסדה שגם כך יושבת בארון ללא נוע.

לא היה נעים אבל גם להכריח את הילד העייף להחזיר את הקסדה לא היה טעם. הוא נכנס לישון עם הקסדה לצידו. כעבור שעתיים בעוד הבית שקט שמענו קול חבטה עזה ואז בכי, רצנו לחדר של הילד וראינו מחזה מזעזע שהמדף מעל המיטה קרס על ראש הילד אבל לילד שלום מכיווו שלפני שנרדם חבש שוב את הקסדה שהיה לצידו על ראשו מה שהציל את הבו מהגרוע מכל.

אחר כך התברר שחברים נתלו על המדף ולא דענו מכך מה שגרם לזה להיות רפוי וליפול בהמשך.

נפעמנו עד כמה ה' מכין רפואה למכה וגורם לילד קטן להתעקש על דבר מה ואנו אפילו לא חולמים שיש משהו שמתבשל ורק ה' הטוב והמטיב לכל יודע בדיוק מה שהוא עושה לטובתנו השלימה.

בעל המעשה: ה.ט.

הפעונין לזכות את הרבים בסיפור של השגחה פרטית פוזפן לשלוח אל ר' שפחה ספואלס בפקס: 15326517922 o.y.wines@gmail.com :או לי



# טיב הלנה

### זמן הקריאה

א חייב אדם לקרות המגילה בלילה ולחזור ולשנותה ביום, זכר לנס שהיו צועקים בימי צרתם יום ולילה (סי תרפ"ז ס"א ופ"ב שם), וכיון שהיתה הצעקה בעת צרתם יומם ולילה, לכן קורין גם הזכרת הנס שניצולו (דהיינו המגילה שכתוב בה הכל) יומם ולילה (לבוש

ב. קריאת המגילה של לילה זמנה כל הלילה. דהיינו מצאת הכוכבים עד עלות השחר. ואם לא קראה קודם אפילו באונס שוב לא יקרא. דמשעלה עמוד השחר יממא הוא (שם).

ג. קריאת המגילה של יום זמנה כל היום, דהיינו מן הנץ החמה עד סוף היום בשקיעת החמה. ואע"פ שמעיקר הדין היה אפשר לקרותה מזמן עלות השחר, מ"מ כיון שאין הכל בקיאין בעה"ש ושמא יבוא להקדים לכו איו לקרותה עד הגץ החמה שאז יום ברור הוא לכל. ואין צריר שיעלה כל גוף השמש על הארץ, אלא משעת תחילת הנץ ג"כ מותר לכתחילה (סיא ומיב ושעהיצ שם).

ד. ובדיעבד אם קראה משעלה עמוד השחר יצא. וה"ה אם היה אונס קצת יכול לקרותה אף לכתחילה משעלה עמוד השחר (שם).

ה. אם לא קראה עד ביו השמשות. יקראנה אז בלי ברכה (מיב סקיה).

ביטול תורה או שאר מצוות כדי לשמוע מגילה ו. מבטלים תלמוד תורה לשמוע מקרא מגילה

ו. אפילו היתה חבורה גדולה של מאה אנשים שלומדים באיזה בית הרי אלו מבטלים לימודם כדי לקרותה בביהכ"ג בציבור, משום דברוב עם הדרת מלר. ומ"מ מי שמתפלל כל השנה בקביעות כמניו מיוחד שהוא ג"כ ביהמ"ד אלא שאיו שם רק מיעוט אנשים שמתפללים שם, אינו מחויב לילך לבית הכנסת הגדול, ובודאי שלא נאמר דכל בתי הכנסיות הקטנים שבעיר יהיו חייבים לילך לביהכ"נ הגדול שבעיר, ולא אמרו אלא לענין בעה"ב שיש לו מנין בביתו שאף שהמנין שלו הוא בקביעות מ"מ צריך לילך לביהכ"ג שבעיר משום פרסומי ניסא (מיב סקיו ושעה"צ שם).

ת. וכל שכו שאר מצוות של תורה שכולם נדחים מפני מקרא מגילה, (חוץ ממת מצוה וכדלהלן). וכל זה דוקא כשיש שהות לעשות שתיהן, אבל אם אי אפשר לעשות שתיהן אין שום מצוה דאורייתא נדחית מפני מקרא מגילה. דמקרא מגילה אינו אלא מדרבנן. וי"א דאעפ"כ מקרא מגילה קודם אף אם עי"ז ידחה המצוה לגמרי. משום פרסומי ניסא (שרע שם ומיב סקי"א).

## דברים האסורים סורם סריאת המגילה

ש. אסור לאכול קודם קריאת המגילה בין ביום ובין בלילה. ואפילו טעימה בעלמא אין להקל אלא לצורך גדול, כגון שהוא חולה קצת או אם התענית קשה לו. ושיעור הטעימה הוא כביצה פת או משקין כשיעור ביצה (ומיא סי תרציב ס"ד ומ"ב סקי"ד). י. י"א ששתיה מותר, ולא גרע מאיסור אכילה קודם תפילת שחרית דאסור לאכול ומותר לשתות (הליכות איי).

אם הוא אדם חלוש והשהייה יזיק לבריאותו ויוכל לבוא לידי חולי, וגם לא יספיק לו טעימה מועטת, מותר לו לאכול, ומ"מ יבקש מאחר שיזכירנו לקרות את המגילה אחר אכילתו (מיב סקט"ז).

יב. וכ"ש שאסור לישון קודם קריאת המגילה, ואפילו אם בדעתו לישון רק שעה מועטת, וה"ה בכל הדברים שאסור קודם ק"ש וכמבואר בסי' רי"ב ובסי' רל"ה עיי"ש (מיב ספט"ף.

יג. מותר ללמוד קודם קריאת המגילה (מג"א סק"ז). נשים

יד. הכל חייבים בקריאת המגילה. אחד אנשים ואחד נשים וגרים ועבדים משוחררים (סיא).

שו. ואע"פ שהיא מצוה שהזמן גרמא, מ"מ הנשים חייבות בזה כיון שאף הן היו באותו הנס, דמתחילה היתה הגזירה אף עליהן, כמ"ש במגילה: "להשמיד להרוג ולאבד מנער ועד זקן טף ונשים" (מ"ב סק"א). שת. י"א שאם האשה קוראה לעצמה מברכת לשמוע מגילה, משום שאינה חייבת בקריאה, והמג"א מצדד דאשה לא תקרא כלל לעצמה אלא תשמע מן האנשים, ואם אין לה ממי לשמוע אזי תקרא היא לעצמה במגילה כשירה ותברך לשמוע מקרא מגילה (רמ"א ומ"ב שם).

יו. ואם אחר קורא בשבילן ומברך להוציאן י"ח טוב שיברך לשמוע מגילה (מיבסי תרציבסקייא), וי"א דראוי שיברך על מקרא מגילה (תשוה"ג ח"ג סיי רכ"ח). ובספר שלמת חיים וסי שעים כתב שמדברי הראשונים הפוסקים שלא הביאו נוסח אחר בברכה לנשים. נראה שאם יברכו על מקרא מגילה כאנשים ג"כ אין קפידא. ועי' שו"ת מנחת יצחק (חיג סיי ניד) שכתב דהנשים השומעות מן האיש שכבר יצא מקודם ידי חובת הקריאה יש להן לברך לעצמן, וה"ה שלא יצאו כולן ע"י אחת מן השומעות אלא כל אחת תברך לעצמה. ויש מי שכתב שאם קרא בבית הכנסת וחוזר וקורא לנשים לא יברך בשבילן וגם הו לא יברכו (באיח א הלי פורים ס"א).

ית. מחנכין את הקטנים שהגיעו למצות חינוך לקרות את המגילה (תרפ"ט ס"א ומ"ב שם). יש. וכיון שגם הנשים חייבות, פשוט דגם בקטנות יש בהן משום מצות חינוך (מ"ב סק"ג).

כ. מנהג טוב להביא הקטנים והקטנות לשמוע מקרא מגילה, כדי לחנכם במצות פרסומי ניסא (ס"ו ומ"ב שם). והכוונה בזה דאף שמעיקר דין מצות חינוך היה די במה שקורא לפניהם בביתו, מ"מ כדי לפרסם הנס ביותר המנהג להביאם לביהכ"נ שישמעו בציבור, כדי לחנכם שגם בגדלותם ישמעו בציבור (ביה"ל ד"ה מנהג).

כא. ומטעם זה נוהגין הקהל לקרות בקול רם אלו הפסוקים שהם עיקר התחלת הגס וסופו, והם: איש יהודי, ומרדכי יצא, ליהודים, כי מרדכי היהודי. כדי לעורר הקטנים שלא יישנו ויתנו לבם על הקריאה, ומקרין אותם הפסוקים כדי לחנכם

כב. ומכל מקום לא יביאו את הקטנים ביותר שמבלבליו דעת השומעים (מיב ספייו).

כג. ועכשיו בעוונותינו הרבים נהפוך הוא, שלא זו בלבד שאינם שומעים אלא עוד הם מבלבלים שגם הגדולים אינם יכולים לשמוע. וכל ביאתם הוא רק להכות את המן, ובזה אין האב מקיים מצות חינוך כלל, ובאמת מצד מצות חינוך צריך כל אב להחזיק את בניו הקטנים אצלו ולהשגיח עליהם שישמעו את הקריאה, וכשיגיע הקורא לזכור שם המן האגגי רשאי הקטן להכותו כמנהגו, אבל לא שיהיה זה עיקר הבאת הקטן לבית הכנסת

### נכתב ט"י הר"ר מאיר טיב התחזקות רבינוביין שליט"א

## - כאשר ירים משה ידו

## צא הילחם בעמלק – מלחמת האמונה

השבוע בערב שבת קודש הוא ז' אדר, יום פטירת משה רבינו עליו השלום - רעיא מהימנא, אשר עליו העיד הקב"ה בכבודו ובעצמו (מדבר יב, ז): "עבדי משה בכל ביתי נאמן הוא - פה אל פה אדבר בו". ואילו בעצם יום השבת קודש אנו קוראים בתורה את פרשת זכור ומחיית עמלק, הציווי האלוקי (דברים כה, יו) "זכור את אשר עשה לך עמלק בדרך בצאתכם ממצרים" - "תמחה את זכר עמלק מתחת השמים לא תשכח (שם פסוק יטי".

משה רבינו הוא היה הציר הנאמו ושלוחו של הקב"ה להילחם כנגד עמלק שבא לחבל בכרם בית ישראל. משה רבינו לקח את יהושע תלמידו הנאמו. וציווה אותו ללקט מסביבו חבר אנשים מובחרים, וכלשונו של רש"י (שמות יו, ט): 'גבורים ויראי חטא שתהא זכותן מסייעתן', ויחד עמהם ייצא להילחם כנגדו פנים אל פנים עד להכנעתו ונפילתו, ויהושע בן נון אכן עשה כדברי רבו ויצא אל הקרב הקשה בכל התוקף.

אולם את המלחמה בפועל ניהל משה רבינו בעצמו. כמסופר בתורה הקדושה. שמשה רבינו עלה אל ראש הגבעה יחד עם אהרו וחור. "והיה כאשר ירים משה ידו וגבר ישראל וכאשר יניח ידו וגבר עמלק. וידי משה כבדים ויקחו אבן וישימו תחתיו וישב עליה ואהרו וחור תמכו בידיו מזה אחד ומזה אחד ויהי ידיו אמונה עד בא השמש. ויחלש יהושע את עמלק ואת עמו לפי חרב (שמת יו, יא

ומובא בספרים הקדושים שעיקר הדבר שרצה עמלק להילחם בישראל היה על ענין האמונה, שרצה עמלק לקרר ולצנו את בני ישראל מו האמונה הטהורה והקדושה הטבועה בליבם מזה דור דורים. ובפרט עתה לאחר שהתחזקה אמונתם שבעתיים. בעקבות הזכייה הגדולה שזכן לראות עיו בעין את ישועת השי"ת שנעשה להם, ואת תוקף עזוזו שנתגלה להם בקריעת ים סוף ומתן תורה, שם זכו לגילויים נוראים אשר לא ולא יהיה כמותם, עד שאפילו השפחה ראתה מה שלא ראו הנביאים הגדולים ביותר. ואת האמונה הנפלאה הזאת הגיע עמלק לקרר, ועל דבר זה התקומם משה רבינו להשיב מלחמה השערה בכל התוקף, והתחזק ביותר להחדיר בבני ישראל את תוקף האמונה הקדושה.

ואף על פי שמשה רבינו ניצח במלחמה הזאת עדיין נותר פגם של עמלק, ובכל דור ודור צריכים אנו להילחם עם קליפת עמלק בעניין האמונה, שהוא מנסה להכניס קרירות בקרב ליבות ישראל ואילו אנו צריכים להתחזק בכל התוקף להיות מאמינים באמונה פשוטה ותמימה בהבורא כל העולמים. שהוא בורא ומנהיג לכל הברואים והוא לבדו עשה ועושה ויעשה לכל המעשים.

## ייהי ידיו אמונה עד בא השמשי

'כדאי לך לראות לשון הספר הקדוש 'מאור ושמש' (בפרשת בשלח) שביאר ענין זה היטב בשפה ברורה ינעימה, וזה לשונו: אבל נראה לומר, דהנה איתא בזוהר הקדוש שמלחמת עמלק היה למעלה ולמטה, על כן היתה כבידה כל כך. ויראה לפרש הדבר, דהנה קליפת עמלק היה לעקור ישראל מאמונה שלימה בה' יתברך, ומבלבל מחשבתם באמונות רעות ח"ו, כמו שמצינו בזוהר הקדוש שמיד שאמרו ישראל (שמת יי ז) היש ה' בקרבנו אם אין - מיד 'ויבוא עמלק'; הגם שדברי הזוהר הקדוש הם עמוק עמוק מאד, עיין שם, על כל פנים על פי פשוטו מרמזים הפסוקים כשבאו ישראל לאיזה ספק בהאמונה - אזי בא עמלק לנתק אותם יותר ויותר מאמונת אלקי עולם לגמרי ח"ו.

וזה ידוע, שכוחו של משה רבינו ע"ה - להכניס בלב ישראל אמונת אלקי עולם ברוך הוא וברוך שמו; וזהו 'שושבינא דמלכא' (זוהר היג נג ב) - שהיה משתדל בכל כוחו להכנים בלב ישראל אמונת אלקי עולם ברוך הוא וברוך שמו. על כן, כשראה משה רבינו ע"ה שבא עמלק הרשע ובלבל את ישראל מאמונתם - חגר מתניו כנגדו, ואמר ליהושע שהוא ילך כנגדו עם אנשים צדיקים בהתגלות, והוא אזר מתניו כנגדו להחזיק את ישראל באמונה יתירה.

וזה פירוש כאשר ירים משה את ידו רצה לומר כוחו, [כי יד נקרא 'כח' כידוע מרש"י ותרגום]. רצה לומר, כחו של משה היה להגביר אמונה בלב ישראל, כשגבר ידו - והחזיקו באמונה וגבר ישראל. וכאשר יניח ידו וגו' רצה לומר, כשלא היה יכול לקבוע בלבם שורש האמונה - אזי גבר עמלק. וזה שאמרו בגמרא (ראש השנה כט.), 'בשעה שהיו משעבדים את לבם לאביהם שבשמים' דהיינו בסוד אמונה שלימה - 'וגבר ישראל', וכאשר נתבלבל מחשבתם - רצה לומר שעשתה פעולת עמלק רושם בלבם לבוא לספיקות ח"ו - אזי 'וגבר עמלק'.

יזהו 'וידי משה כבדים' רצה לומר, כחו של משה היה כבד עליו - להחזיקם באמונה. 'ויקחו אבו' רצה לומר, אבן - שתיה שהיא אמונת ישראל, דהיינו 'מלכות שמים' וישימו תחתיו. ותמכו בידיו רצה לומר, לחזקו שיהיה כח בידיו לשרוש בלב בני ישראל אמונה שלימה". "וזהו 'ויהי ידיו אמונה עד בא השמש' רצה לומר, שגבר ידו והתחזק את כל ישראל באמונה שלימה, ואז 'ויחלוש יהושע את עמלק ואת עמו לפי חרב'.

והנה בעוונותינו הרבים עדיין מרקד בינינו זאת הקליפה של עמלק לבטל מישראל אמונת אלקי עולם בכל דור ודור, וזהו 'מלחמה לה' בעמלק מדור דור', שאין השם שלם וכסא שלם (תנחומא כי תצא יא) עד שיתבררו כל הברורים ויחזיקו ישראל באמונה שלימה בהשי"ת, ויהיה ה' אחד ושמו אחד במהרה בימינו. עד כאן לשון קדשו של ה'מאור ושמש'.

### הזהיר במחיית עמלק נפטר מכל הצרות

ונסיים בלשון קדשו של הרה"ק בעל 'בית אהרן' מקארלין זי"ע, שכתב בזה הלשון: "כל איש ישראל, כל מה שהוא עושה צריר לראות שבזו העשיה יתמחה הזכר של עמלק. וכאשר יהיה נזהר בזה כל בר ישראל. אזי בטוח אני שחיש מהר יהיו פטורים מכל הצרות".







שובההולוה

שבת זכור

טיב הפרשר עשיית הארוז

> ועשו אַרון עצי שִׁפִּים אַפַּתוִם וַחַצִּי אַרְכּוֹ וִאַכָּה וַחַצִּי רחבו ואמה וחצי למתו: וצפית אתו זהב מהור מבית

בנשיאות מורנו ורבנו הרה"צ

וכחוץ תצפנו ועשית עליו זר זהב סביב: (כה, יא) פרשתינו כולה מדברת על ציווי הקמת המשכן, דברים אשר לכאורה אינם ענין לימינו, כיון שנמצאים אנו בכור הגלות הקשה והמר, ועדיין לא זכינו שישיב ה' את שבותינו כבתחילה. וישרה שוב את שכינתו בתוכנו. אולם כיון שתורתינו היא תורה נצחית בהכרח שבכל אלו הציווים נרמזים לקחי חיים השייכים גם לזמנינו, ועל כן מן הראוי שכל העובר על המקראות יתבונן לדעת את הנרמז בהם לענין העבודה הכללית והפרטית.

ואענה ואומר גם אני את אשר עלה בדעתי לפרש את המכוון במקראות אלו המדברים אודות עשיית הארון.

הנה הארון שימש כמשכן ל'תורה', כי היה זה מקום מיועד ל'לוחות העדות' כדכתיב (להלן פסוק סו) 'ונתת אל הארון את העדות אשר אתן אליך' וכמו כן נתנו גם ספר תורה בתוכה או בסמוך חוצה לה כדאיתא בגמרא (בנא בתרא יד.) וכמו כן היה קול ה' יוצא אל משה מבין שני הכרובים אשר ממעל לארון, ומשם יצתה הוראה לישראל.

כיון שכן יש לומר שתלמידי חכמים הם בחינת 'ארון', כי גם הם משמשים כמעון לתורה, ויוצא לפי"ז כי המקראות המדברים בענין עשיית הארון מורים לו לאדם במה יזכה את ארחו להיעשות גם הוא בחינת 'ארוו', היינו שיכשיר את עצמו להיות 'תלמיד חכם' ויזכה שדברי תורה יכנסו לתוך מיעיו.

ואכן תנאי נחוץ לכך שנינו בב' מקראות הראשונים המדברים בענין עשיית הארון, והוא 'ההכרה בערכו האמיתי', תנאי זה כולל ב' נקודות, א' שיכיר היטב עד כמה יכולים כוחותיו הגופניים לעמוד לו. ב' שיכיר היטב את מעמדו הרוחני. כלומר, עליו להשכיל ולדעת את כושר הבנתו בתורה ולא ירמה את עצמו שהינו בעל שכל עמוק ובעל תפיסה מהירה. וכששתי נקודות אלו יהיו צמודים בלבו של אדם תהיה ביכולתו לכוון צעדיו אל המסילה העולה בית א-ל ולזכות ב'כתר תורה'.

הנקודה הראשונה יש ללמוד ממה שדרשו חז"ל על מאמר הכתוב המדבר אודות מידת גדלו של הארון, והא לך לשון הגמרא (סמדרין כט): 'אמר חזקיה: מנין שכל המוסיף גורע... רב משרשיא אמר: מהכא (שמת מה, י) אמתים וחצי ארכו'. ע"כ. פירושו: לולא שהטיל הכתוב א' בתחילת תיבת 'אמתיים' היה המובן 'מאתיים אמות' ורק אחר שהוסיפו א' נעשה המובן ב' אמות ותו לא, ונמצא שהמוסיף גורע.

ולדידן יש לומר שהכתוב מורה לתלמיד חכם שלא ירבה בפעלים שהם מעל ומעבר יכולותיו, כי על האדם לדעת היטב מה דורש מזגו הגופני לצורך קיומו ובריאותו, ולא יגרע משעות השינה אשר גופו זקוק להם גם אם בכוונתו להרוויח עתים לתורה ולעבודה, וגם לא יגרע מחוק מאכלו אשר נדרש למזג גופו גם אם בדעתו לזכך גופו במיעוט תענוג, כי באלו השנים שייך הכלל של יכל המוסיף גורעי, זה האדם מבקש לזכך עצמו במיעוט תענוג וגם להוסיף על ידי כך בעבודת השם, אולם מאחר שיש בכך השחתה להגוף נמצא מגרע בכך, כי אם יחלה או יחלש ח"ו יצטרך למעט מן הממוצע, וייצא שכרו בהפסדו, לא כן אם ישמור על כללי הבריאות ויתן תנומה לעפעפיו כשיעור הנדרש וגם על חוק מאכלו יקפיד כדבעי, אז ייחשב מאכלו ושינתו גם כן כחלק בלתי נפרד מעבודת בוראו, וגם עליהם יקבל שכר אם יכוון בהם לשם

מסופר על מרן ה'חפץ חיים' זצוק"ל, שהשגיח מאוד שהבחורים שלמדו בישיבתו לא יגרעו משעות השינה הנצרך להם, ומידי לילה בשעה עשר הופיע בהיכל הישיבה כדי לכבות את המאורות ולצוות את תלמידיו שיעלו על יצועם, אולם בין הבחורים היו כאלו שהיו 'חכמים בעיניהם', וכשה'חפץ חיים' חזר על עקבותיו חזרו אל היכל הישיבה והדליקו שוב את המאורות וחזרו לתלמודם.

באחד הימים אחר שהללו חזרו ללימודיהם הופיע ה'חפץ חיים' שנית וראת את המתרחש, ושוב עשה כבראשונה כבה את המאורות והורה לתלמידיו שילכו לישון, כעבור שעה הופיע שוב לראות אם צייתו לו, וכיון שראה ששוב חזרו ה'שקדנים' לתלמודם ביקש לאלפם בינה וכה שאל אותם במתק לשונו: התבוננו נא! מדוע אינכם מצייתים לדבריי? וכי עולה על דעתכם שברצוני לבטל אתכם מלימוד התורה? חלילה וחלילה! הלוא יודעים אתם ?היטב כי רק את טובתכם אני דורש! ומדוע אם כו הנכם עומדים על דעתכם? אכן - הפטיר החפץ חיים את נאומו - אין זה כי אם מזימה מצד היצר, כי זה האחרון הינו 'מוקצה מחמת מיאוס' אצל בחורי ישיבתינו, ולכן אין ביכולתו להופיע נגדם ולדרוש עצלות וביטול תורה, על כן מהפך כושי עורו ומופיע בפניכם באיצטלא דרבנן, ובמקום לעורר בכם רצון של בטלה הוא דורש את ההיפך, 'התמדה'! ולא רק התמדה סטנדרטית! כעצתו של ה'יצר טוב', לשיטתו אין היצר טוב דורש מספיק, ומן הראוי שיחמירו על דעתו ולהוסיף שעות להתמדתכם! ולמה? כי יודע הוא שעל ידי זה יחלש גופכם ושוב לא תהיה ביכולתכם להתמיד בתורה כדבעי...

גם מאאמו"ר זצ"ל שמעתי איך שהעיד על עצמו, שעל אף שהקדיש כל עיתותיו לתורה ולעבודה עוד מימי עלומיו, ועז היה רצונו לקדש כל עתותיו לתורה בכל זאת לא התחכם על ענין השינה, בידעו כי השינה גופא היא אמצעי להתעלותו בתורה.

זוהי כאמור הנקודה הראשונה שבה תלוי הצלחת האדם בתורה, 'הכרה בצרכיו החיוניים של הגוף', בכך מכשיר דעתו לקלוט דברי תורה מתוך בהירות וצלילות הדעת.

הנקודה השניה שהזכרנו הוא, שיכיר את מעמדו הרוחני, נקודה זו יש ללמוד ממאמרו של רבא (יומא עב:) אודות הציווי 'מבית ומחוץ תצפנו'. כי מכאן למד רבא ש'כל תלמיד חכם שאין תוכו כברו אינו תלמיד חכם'. והנה על פי המובן הפשוט מכוונים הדברים ל'צבוע' שבמסתרים הינו מתנהג כהדיוט ורק בפני בני אדם הוא מיפה את מעשיו. אולם לפי זה יש להקשות על הביטוי 'אינו תלמיד חכם' שהרי מדובר במי שמצד חילו בתורה ראוי הוא לתואר תלמיד חכם, ואיך שייך להכחיש את הדברים ולומר ש'אינו תלמיד חכם'? כמו כן יש להבין, ת״ח הוא דלא מיקרי, הא תם וישר שפיר קא מיקרי, והלוא רמאי וחוטא הוא?

ויש לפרש שהמכווו הוא ב'תלמיד חכם' שאינו מכוויו חלילה לרמות. אלא שאינו מתבונן בתוכן פנימיותו הדק היטב, ועל כן נדמה לו שהינו בר הכי, וכתוצאה מכך קובע את חוק לימודיו על פי מתכונת שהיא מעבר לערכו, ועל כן גם אם לעת עתה נדמה לו שהינו לומד ומבין, יווכח ברבות הימים שאינו רואה ברכה בעמלו, כי מאחר שלא מדד את מזגו כדבעי לא למד באופן שתתקיים בידו.

וזהו 'כל ת"ח שאין תוכו כברו' היינו שלא מדד היטב את מהותו הפנימי 'אינו ת"ח' כי לא יזכה שתהיה תורתו משתמרת בקרבו, והבן.

חז"ל קבעו שתמיד בשבת לפני פורים יקראו את פרשת זכור ולכן נקראת שבת זו 'שבת

טיב המערכרת

+ תמחה-לא תשכה +

זכור', משום שהמן הרשע היה מזרעו של עמלק, וכשם שרצה המן בזמנו 'להשמיד להרוג ולאבד את כל היהודים', כך רצה עמלק בזמנו לעשות, וכך הוא ממשיך לרצות ולנסות עד ימינו אנו. הוא נלחם בכל יהודי ויהודי גם מסביב וגם מבפנים.

ידוע מספרים הקדושים כי 'עמלק' בגימטריה 'ספק', כי זהו כוחו של עמלק, שמכנים בליבו של איש ישראל ספק באמונה, וכשנכנס ח"ו בלבו של יהודי ספקות באמונה ושוב אמונתו אינה איתנה כל כך, ואפילו אם נחלשת ח"ו אמונתו בהשגחה הפרטית שהבורא יתברך משגיח עליו בכל רגע ורגע, אזי הדרך לנפילה

והתדרדרות פתוחה ונוראה היא. נעצור לרגע ונתבונן במגילת אסתר, הרי כל נס המגילה לא נעשה בתוך יום אחד, וגם לא בחודש ולא בשנה אחת, אלא סיפור המגילה הוא השתלשלות של שנים ארוכות שרק מי שמאמין בהשגחת השי"ת על ברואיו יכול להאמין שיש קשר בין הדברים, כי לולא האמונה אין לכאורה שום קשר בין חלקי הסיפור, וכי מה קשור העובדה שבני ישראל השתתפו בסעודתו של רשע, לכך שכעבור זמן נתמנה צורר היהודים נכדו של עמלק לראש השרים? ובאותה סעודה ממש נהרגה ושתי המלכה ונפתח פתח להבאתה של אסתר המלכה שעל ידה תבוא הישועה?!

אפשר לומר כי קריאת פרשת זכור לפני פורים היא ההכנה הראויה ביותר לפורים ולקריאת המגילה, בקריאת זכור אנו מצווים על 'תמחה את זכר עמלק, ולא תשכח' כי מטרתו העיקרית של עמלק היא שכו נשכח. שנשכח את ההשגחה הפרטית שהקב"ה משגיח עלינו, שלא נזכור שיש קשר בין מה שקרה בעבר למה שקורה בהווה, ולכן לפני שניגשים לקריאת המגילה אנו מזכירים את הציווי הזה של לא תשכח, והוא המזכיר לנו לראות את השגחת השי"ת ולחבר את חלקי הפאזל מהעבר ומההווה. ובעצם זכרון זה כבר

> מקיימים מצוות מחיית עמלק. (ע"פ טיכ חמוערים-פורים)

490 טיב ההודעות Tetor.

ניתן לשפוע את שיחותיו של פורנו ורבנו שליט"א 🌣 בפספר פיוחד וישיר באידיש: 2951321 − 073 כלשון החודש: 7951320 כאידיש

יו"ר הוועדה הרוחנית: ר' יעקב רבינוביץ | עורך: ש. גולדשטיין





לזכות ולרפואת סבי ר' **יוסף יעקב** בן בלומה לרפואה שלמה ולבריאות איתנה

לזכות **התורם** לברכה והצלחה וסייעתא דשמיא

לע"נ ר' **יהודה** בן יקרה ור' שלום

לרפואת ר' **עמרם** בן אסתר בתושח"י

לזכות ידידינו ר' **יעקב יוסף** בן שושנה המסייע רבות בהפצת הגליון בקליפורניה שבלוס אנג'לס

# 

ענווה וכיבוד אב

מעשה נפלא ששמעתי מחתן של הרב וולך מירושלים סיפור ששמע מחמיו שיחיי

לפני הרבה שנים זכה הרב וולך שליט"א ללמוד עם מרן שר התורה בחברותא.

הרב וולך מספר שפעמים רבות היו נגשים אברכים לשאול את מרן שליט"א מראי מקומות בש"ס לסוגיות שהם חיפשו, מספר הרב וולך שתמיד מרן שליט"א היה שולח אותם או לעמוד קודם או לעמוד שאחריו. מצד אחד הם מצאו את שחיפשו ומצד שני נהג בענווה.

אולם אומר הרב וולך שליט"א כשהיה מרן הסטייפלר זצוק"ל שואל את מרן שר התורה, היה מציין מיד את המקום המדויק שהרי כיבוד אב יש כאן.



ושם אסור להכנס שלא לצורך, לכן נתנו אותם מצופים כבר (ועין עדיות (כיו לא, לב) פ"ח מ"ו כשהיו בונים בהיכל עושים קלעים להיכל וקלעים לעזרות. אלא שבהיכל בונים מבחוץ, ובעזרה בונים מבפנים. ופרש רש"י מגילה דף י' א' בונים מבחוץ שלא יכנסו הבנאים שלא עמודי שיטים וציפית אתם זהב, משמע 🤇 לצורך). אבל גבי מסך פתח אוהל מועד שמתר להכנס שם לצורך, נתנו קדם את וכתב בזה רבנו: בכונה כן הוא! כי את העמודים וכשהם על מקומם צפו אותם זהב, שזה קל יותר.

(שבענו מטובך)

## "ועשית פרכת... וננתה אתה על ארבעה עמודי שטים מצופים זהב"

משמע שנתנו את העמודים שהם מצפים כבר בזהב. ויש לדקדק מאי שנא לקמן גבי מסך פתח אהל מועד, שכתוב (בפסוק ל"ז) ועשית למסך חמשה שציפה זהב אחרי שנתן את העמודים. עמודי הפרוכת היו מכרחים לצפות זהב מתחילה, שהרי מקומם בקדש הקדשים



ig0533145900@gmail.com **שר:**ש רבי יהודה הנשיא 52 בני ברק

077-2092005 🖨 053-3145900 🖬

ניתן לתרום גם במכשירי "קהילות" ו"נדרים פלוס" בבתי הכנסת,

יש ללחוץ על לחצן 'קופות נוספות' ובחיפוש 'דברי שי"ח', או בטלפון: נדרים פלוס 03-7630585 שלוחה**- 1586** 

קהילות 073-2757000 שלוחה**- 4310** 





## דאיה שנשים פטורות מזכור

מרן החזו"א זצ"ל סבר שנשים אינן מחזיבות לשמוע פרשת זכור, ולכאורה יש להביא ראיה לשמוע פרשת זכור, ולכאורה יש להביא ראיה לדבריו מדאיתא ברא"ש (פ"ז דברכות סי" כ") בהא דרבי אליעזר שיחרר עבדו היה להשלים מנין של קריאת זכור בציבור ואם איתא שנשים חייבות, אם כן הרי עבד הוא כאשה ולמה היה צדיך לשחררו זע"כ דלא חייבות. זהוסיף רבנו (בכת"י על גליונות אלו) דאחר כך דחו לז ראיה (בכת"י על גליונות אלו) דאחר כך דחו לז ראיה זו, דאף אם חייבות יש לומר שאין מצטרפות. (א.ה. כאותם דעות המובא ברמ"א או"ח סימן תר"צ סעיף י"ח זע"ש במ"ב).

ברכה על מחיית עמלק

שאלו האם מי שזוכה לקיים מחיית עמלק מברך על מצות מחיית עמלק, זהראה לדבריו בטעמא דקרא סוף אסתר, שכתב שיתכן שבשעה שתלה מרדכי את המן בירך על מצות מחית עמלק, ושהחיינו, ובירך גם על איבוד עבודה זרה כי היה חקוק על ליבו של המן עבודה זרה. והוסיף רבנו עוד – שיתכן שבירך גם שעשה לי נס במקום הזה.

[א"ה, זיש בזה ראיה והמשך להג"ל שגם על עמלק אחד מברכים זהוי מצוה שמברכים עליה זלא חצי מצוה, אך אולי מברכים גם על חצי מצוה, דהא יש לעיין אם משה רבנו שעשה חצי מצוה כאשר הבריל שלוש ערים, זכלשון הרמב"ם "חצי מצוה" האם בירך על זה].

## מקצת מצוה במחיית עמלק

שאלו את רבנו במצות מחית עמלק, במי שהורג עמלקי אחד ונשאר עוד עמלקים האם קיים

מצוה או לאו כלום, והשיב שקיים קצת מצוה. ובמכתב (גדפס בספר משמר הלוי) כתב רבנו דמכתה (גדפס בספר משמר הלוי) כתב רבנו הגה בתורה הלשון "מחה תמחה", ומצינו גדי סוטה בירושלמי סוטה פ"ג ה"ג כמה ימחה מן השם ועל ידי זה הסוטה מוכרחת לשתות, וקאמר שם לפי ב"ה שתי אותיות, הרי שענין מחיה אינו בפחות משתים, ולפי זה רק מי שהורג ב" עמלקים מקיים מצות מחיית עמלק, אכן גם בהורג עמלקי אחד יש מצוה כמו חצי שיעור. ועי כתב סופר או"ח סי' צ"ו שיש ענין בחצי שיעור.

## לפצוע עמלקי

שאלו את דבנו האם מצוות מחית עמלק הוא דווקא להורגו, או גם לפצוע אותו, והשיב מסתמא דווקא להורגו, והביאו דברי הגאון מטשעבין זצ"ל שציין לרש"י פסחים ס"ח א" ד"ה מנקבן "לישנא אחרינא מיחוי לשון נקיבה וחיבול, כמו תמחה את זבר עמלק" הרי שגם לפוצעו, אך סבירא ליה לרבנו דכל זה דוקא אם לבסוף נהרג על ידי זה אבל אם לא, אין מצוה וכמו שמצינו באג שייסר אותו ולבסוף הרגו וה מדה בנגד מדה.

(א"ה, עי' טעמא דקרא אסתר בפס' ויעשו בשונאיהם כרצונם, מאיכ"ר סופ"ג שהיה מחתך בבשרו של אגג חתיבות חתיבות, עיי"ש הטעם לזה באורך).

## אין חשש אכזריות במחיית עמלק

הנה לגבי מצות הריגת אנשי עיר הנדחת נאמר בתורה בסוף הפרשה (דברים י"ג י"ח) "זנתן

לך רחמים זרחמך", וכתבו המפרשים (עי' אזר החיים, זעוד מפרשים) שאחר שהורגים כל כך הדבה אנשים אי אפשר שלא יכנס לאדם בליבו אכזריות זלכן קבעה התודה זנתן לך רחמים. זיש לדזן מדוע במחיית עמלק לא נאמר כן, זוש לדזן מדוע במחיית עמלק מעיקרא והשיב רבנו כי מצות מחית עמלק מעיקרא הוקבעה ההריגה של עמלק כחלק מן המצווה, זכיון שרק זה המצוה לא יכנס בלב האדם אכזריות, אבל דין עיר הנדחת לא מוכרח שיהיה כלל (זעי' סנהדרין ע"א א' שיש מי שאומר עיר הנדחת לא היתה ולא עתידה להיות), ולכן בירכה התודה שאם תהיה "זנתן לך רחמים".

## סימן לעמלקי

פשוט שגם בימינו אם שייך שהיינו יודעים מי הוא עמלק היה בו מצות מחית עמלק. מספרים על אדוננו הגר"א מוילנא זי"ע, שפעם יצא עם אחד מתלמידיו לגן מסזים ובאותו הזמן שהה שם גם אחד השרים הנכבדים שהיו באותו זמן וכשראה השר ההוא את הגר"א ירק בגנאי לעברו, אמר הגר"א לתלמידו, זה סימן מובהק שהוא עמלקי אמיתי. וכנראה לא יכול היה להדג אותו משום סכנה.

## ספק עמלק

שמענו מרבנו כי בספק על גוי האם הוא עמלקי או לא, פשוט דאמרינן שב ואל תעשה ואין להורגו, ושאלו הרי היא מצוה דאורייתא וספק דאורייתא לחומרא, והשיב זו החומרא שלא להרוג אותו, כי להרוג הוא קולא ומדין שב ואל תעשה אין להרוג.

# ואלה יעמדו על הברכה

## כאן המקום והזכות להודות למפיצים הרבים

הטורחים מדי שבוע בשבוע להדפיס ולהפיץ את הגליון במקומות מושבותיהם ברחבי הארץ ובפרט אצל אחינו היקרים הדרים לעת עתה מעבר לים עד יבוא גואל צדק,

אי אפשר לפורטם כי רבים הם וחלקם גם איננו יודעים את שמם כיון שהם עושים זאת בהצנע ובהסתר, מדפיסים הגליון ומניחים בערב שבת אחה"צ בבתי הכנסת ונעלמים,

וכן יש להודות לשלושת המערכות הבאות:



אשר מדפיסים ומפיצים את הגליון מדי שבוע לאלפי רבבות עם ישראל בארץ ובחו"ל לזיכוי הרבים.





נתחיל להביא את גוף ההלכות ממש חלק בקיום מצות השמיטה. מספרו של רבינו שליט"א 'דרך אמונה' על הלכות שמיטה ויובל.

> הוותיקים מבין קוראינו, מסתמא עוד זוכרים כי בשנת השביעית שעברה, שנת תשע"ה, הבאנו מידי שבת בשבתו קיצור הלכות מתוך ספר 'שיח השמיטה' שחובר במיוחד על פי פסקי רבינו שליט"א.

### בני חוץ לארץ

היות וחלק נכבד מרבבות הקוראים של הגליון השבועי, דרים במושבותיהם בגולה ופזורים בארבע כנפות הארץ, ומסתבר שהם סבורים כי אין הלכות שביעית נוגע אליהם כלל, הננו להוסיף כאן, כי דעת רבינו שליט"א שגם בני חו"ל שאין להם קרקע להשבית ואין להם פירות שביעית לנהוג בהם דיני קדושה, יכולים גם הם לזכות במצות השביעית, על ידי לימוד ההלכות ונחשב להם כאילו קיימו בפועל, כמו שאמרו חז"ל לגבי הלומדים הלכות בית המקדש בזמן הזה.

ואמר רבינו שליט"א עוד, שיכולים גם לקנות חלק בקרקע בארץ ישראל וכן על ידי שתומכים בשומרי השביעית, יש להם

רבינו שליט"א מעיין בחודש אב אשתקד, בספר מכורך של גליונות שמונה שנות 'דברי שי"ח' שיצא באופן פנימי, ואי"ה ייצא בקרוב לכלל הציבור

### לא למעשה

הדברים הבאים נכתבים בעקבות מכתב ארוך שקיבלנו מקורא ותיק שמשמש כמו"צ מטעם העדה החרדית בעיר בית נטרנט

הן אמנם כמעט בכל שבוע אנו מביאים פסקי הלכות מרבינו שליט"א, אך ידוע בשער בת רבים כי רבינו מבקש ומורה שלא לסמוך על דבריו הלכה למעשה ממש, כי אם אחר העיון במקורות וידיעת הענין על בוריו, והרבה תקלות יכולים לצאת מאלו המסתמכים על ספרי ה 'קיצורים' וה 'מקצרים' למיניהם.

ומכיון שמטרת הגליון הזה הוא רק ללקט בתר לקוטי מה שכבר הובאו בספרים, איננו רואים צורך לכפול בכל שבוע, ודי לנו במסירת מודעה זו, כי הדברים נלקטים מספרים רבים, ואנו משתדלים לציין את מקורם, ומשתדלים גם לבדוק כי הדברים נכונים, אך עם כל זה אין לסמוך עלינו להלכה כלל.

### והיו עיניך

כאן אנו מבקשים להודות שוב, לעשרות מקוראינו היקרים ששלחו תמונות רבות של מרן שליט"א ועוד גדולי הדור, אי"ה הדברים יביאו תועלת גדולה בהמשך.

מחשש 'עינא בישא' איננו מפרטים את התוכניות אך אנו תקוה כי יעזרנו ה' להביא תועלת לציבור בני התורה ולזכות את הרבים. נוסיף, כי מי שבידו עוד תמונות מענינות ונדירות של רבינו שליט"א, או תמונות ישנות, וגם שאר גדולי הדורות נשמח מאוד לקבל. אפשר לפנות אלינו לכתובת המופיע בגב העלון.

בברכת "ויהי נועם ה' עלינו ומעשי ידינו כוננה עלינו" יצחק גולדשטוף

## 

## 'יפה מראה' מן התורה, מנין?

במלאות תשע שנים להופעת הגליוו 'דברי שי"ח', ועם מלאות שנתיים ימים למדור המפורסם 'יפה מראה', בו אנו מביאים תמונת רבינו שליט"א השייכת לפרשה, זה הזמן להרחיב מעט על העמל העומד מאחורי כל 'ריבוע קטן' של התמונה השבועית.

המטרה העומדת מאחורי הרעיון של התמונה, היא, לחבב ולהאהיב את התורה וחכמיה על כלל דורנו. ובד בבד להעשיר את הקוראים שיחיו בידיעות מחכימות של הלכות בלתי מוכרות. בעקבות זה אנו עמלים לבחור מתוך רבבות תמונות שבידינו, ולהביא תמונה שיש בה משום כבוד התורה וגם תלמד או תביע הלכה מסדר היום של כל איש ישראלי.



תמונה מיוחדת שקיבלנו מהג"ר משה חליוה שליט"א ממקורבי רבינו, בה נראה רבינו יוצא שלא כדרכו, מהיציאה המרכזית של בית הכנסת 'לדרמו' אחרי תפילת מנחה. וטרם הוא נכנס לרכב, כדי ליסוע לשמש כסנדק בברית, נפרד מבנו הג"ר אברהם ישעיהו שליט"א.

הטעון תיקון ולרצות את כולם, אך כמובן

זה בלתי אפשרי. על אף הכל, נשמח לקבל

## ~dod befoed by

מידי שבוע אנו מקבלים תגובות רבות וגם דברי ביקורת. אנו משתדלים לתקן את

תגובות תמיד.

(לרבים המעירים אודות בעיה הלכתית של הסתכלות בתמונה בשבת, נחזור שוב כי דעת רבינו שליט"א שאין שום איסור של שטרי הדיוטות או איסורים אחרים בתמונות שמראות רבנים או דברי הלכה וכדו').

וליכא מילתא דלא רמיזא באורייתא. המדור 'יפה מראה' מן התורה מנין? כי הנה בפרשת השבוע (שמות כ"ה מ") וראָה וַעשה בַתַבְנִיתַם אֲשֵׁר אַתַּה מַרְאָה בַהַר, ודרשו חז״ל (שה״ש, ג׳ כ״ה, תנחומא שמיני ח', ועוד) כי בעשיית כלי המשכן לא הסתפק הקב"ה באמירה למשה רבינו, אלא הראה לו ממש תמונה של דמות צורת המנורה עי"ש.

כאן תוכל להיות שותף עם רבינו. להקדשות:

להקדשות: 053-3145900

דברי שי"ה

הגליון בבורו פארק ועמו בקודש ר' **בן ציון פרידמן** ור**' מרדכי חונא** 

לזכות משמשו הראשון של רבינו ידדינו החשוב רבי **מרדכי שבשוביץ** 

במסירות רבה להפצת

כהנא ור' צבי בוטניק

שליט"א הדואג

ממרן רשכבה"ג שר התורה הגר"ח קניבסקי שליט"א

גיליון מס׳ 419 | פרשת תרומה תשפ״א | שנה תשיעית | עורך: יצחק גולדשטוף

# בפתחה של השנה התשיעית

### תשעה ירחים

בשבח והודיה לה' יתברך, אנו זוכים לעמוד על מפתן פתח השנה התשיעית, ומצינו לחכמינו ז"ל כי תשע הוא מספר המקביל לתשעה ירחי לידה, והוא רומז על יצירת דבר חדש שלאחריו נברא עולם שלא היה קודם (ראה בפירוש יד מצרים על הגדה של פסח, בפיסקא שעל הפזמון תשעה ירחי לידה).

ובמשך השנים הקודמות גילגלה ההשגחה שזכינו לחדש דבר שעוד לא בא כמותו, אסופת פירושים וחידושים, הלכות ודינים על סדר הפרשיות ומועדי השנה, ומיום ליום אנו רואים כי המעין הולך ומתגבר, וב"ה תורתו של רבינו שליט"א מתרחבת וממנו ישקו כל העדרים.

טרם כל שיח, אנו מבקשים להפיל תחינה קדם אבוהון דבשמיא, שירחם עלינו ועל שארית פליטתנו, לקיים בנו חכמי ישראל ובראשם רבינו שמריהו יוסף חיים בן פעשא מרים, שיזכה להאריך ימים ושנים בבריות גופא ונהורא מעליא, ויראה אך שפע טוב וחסד כל הימים אמן.



רבינו מקבל לידיו ספר מכורך של כל גליונות "דברי שי"ח"

## עד בלי די!

הופתענו עד למעלה מהמשוער, כשקיבלנו תגובות רבות ושפע של דברי הלל ושבח מאת קוראנו היקרים שיחיו'.

ידענו גם ידענו, אך לא שיערנו עד כמה. קוראים רבים העידו על התועלת העצומה שיש בכל שבת, עת עוסקים בני המשפחה בליבון אחד מההלכות או הדברים המובאים בגליון, ורבים רבים העידו כי חידושי תורה רבים שהתחדשו להם, באו בעקבות הנכתב בעלון.

מכמה וכמה קהילות בגולה קיבלנו עדות, כי 'רב בית הכנסת' מקריא בקביעות לשומעי לקחו, את הדברים ופניני התורה לפרשת השבוע.

הגדיל לעשות, בחור בן עליה שגולל באריכות את סיפורו, כיצד 'ירד מן הדרך' רח"ל ועמד על פתחו של תהום, וברגע אחרון נתגלגל לידו מאמר חיזוק שהופיע באותו שבוע בגליון 'דברי שי"ח', וממנה שאב כוח קדושה להתגבר על יצרו הרע, ולחזור למוטב.

### דעת תורה!

לרבים השואלים, מדוע אין דברי השקפה נחרצים בחובת השעה, ודברי נכוחים אודות המצב והפוליטיק וכו', הננו להבהיר:

מטרת העלון בייסודו, הוא להפיץ ולזכות את הרבים בתורת רבינו שליט"א.

שאר עניני השעה, הרי בודאי כל מי שאר עניני השעה, הרי בודאי כל מי שמעונין לשמוע יש לו מספיק אופנים לשמוע ולראות, ואילו שאר הדברי תורה הרי הם 'בקרן זויות וכל הרוצה ליטול יבוא ויטולי. ולכן אנו לא עוסקים בזה.

## שהטפל יישאר טפל

פעם ניגש אברך אל רבינו בשאלה: כתבתי הרבה חידושי תורה נפלאים, ואני מסופק אם לחבר מהם ספר ולהדפיס.

מה השאלה' תהה רבינו, מדוע לא 'מה להדפיס.

והאיש המשיך והסביר: מצד אחד הספר נפלא ממש, אני בטוח שהרבה ייהנו מזה

מאוד, ומצד שני אני חושש שמעורב פה נגיעות של 'כבוד' ואולי גם 'גאוה' ועדיף להימנע מזה.

חייך רבינו, והניח את ידו על כתיפו ואמר: נו, זה הרי משנה מפורשת במסכת ברכות. אתה יכול להדפיס!

התפלא האברך. לא ידוע על משנה העוסקת בענין זה.

ורבינו הסביר:

בה!

המשנה אומרת 'כל שהוא עיקר ועמו טפילה מברך על העיקר ופוטר את הטפילה', החידושי תורה הם העיקר, ושיקולי הכבוד והגאוה הם טפלים! - תדפיס את הספר ושיהיה בהצלחה... (מפי ידידינו הר"ר שמואל רוזנברג, כולל חזון איש).

כלפי מה הדברים אמורים?
יש שמתוך כוונה טובה 'דואגים' להבליט
את דעתו של רבינו על עניני השעה,
ופוליטיק וצרכי ציבור וכו', אמנם,
הדברים נכונים, ויש בהם תועלת, אך הם
לא העיקר. הם טפלים ובטלים לעיקר.
העיקר הוא דברי תורה, הלכות ופסקים,
מעשה רב להורות את הדרך אשר ילכון

## קרבה שנת השבע

על פי הוראת רבינו מרן שליט"א, להתחיל ללמוד הלכות ועניני השמיטה אנו מקדימים לעסוק בעניני שביעית כבר משבוע הבא בעז"ה.

על פי התוכנית, משבוע הבא פרשת תצוה תשפ"א, נביא מידי שבוע דברי חיזוק, סגולות ומעשיות, דברי חכמי גדולי הדורות מתורתו של רבינו שליט"א בכתב ובעל פה להלהיב את הקוראים היקרים שיחיו בחיוב שמירת שנת השבע, לימוד הלכותיה, וקיום כל דיניה.

ואי"ה בסוף השנה, לקראת חודש אב

divreysiach+subscribe@googlegroups.com :**להצטרפות** לרשימת מקבלי הגליון במייל ניתן לשלוח בקשה לכתובת: **ניתן לתרום** ולהקדיש ע"ג הגליון לע"נ, לרפואה ולהצלחה וכד', **נשמח לקבל** עובדות, הנהגות, ושו"ת מרבינו.



"ESSENTIALLY" ABOVE & BEYOND!

רט"ד - **Vo. 3 | Issue 22 | No. 121** · 6:49 מוציש"ק - (3:17 - מא**נסי:** הדלקת נרות - 5:17 - **מאנסי:** הדלקת נרות - 15:5 הדלקת נרות - 17:5 ה

