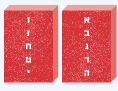
382 Route 59 Suite 264, Airmont, NY 10952



"ESSENTIALLY" ABOVE & BEYOND!

BS"D • Vo. 3 | Issue 20 | No. 119 • MONSEY: Candle Lighting - 5:00 • Shabbos Ends - 6:32 (72 min past shkiah) • February 6, 2020 • 24 Shevat, 5781







**DIVREI TORAH FREELY PRINTED & DISTRIBUTED BY RAMAPOST** 

"בכל המקום אשר אזכיר את שמי אבוא אליך וברכתיך"

# PARSHAS YISRO



**ENGLISH**DIVREI TORAH

ANFEI EREZ • RABBI BLASS • TIV HAKEHILA • SHVILEI PINCHAS • AREIVIM

MIZMOR L'DOVID • PENINIM • PARSHA PSHETEL • MIGDAL OHR



Rabbi Daniel David Dahan, Sofer Stam Tel: 646 387 5683. Email: Sofersogood4@gmail.com Checking, writing, and sale of Sefer Torah, Tefillins, Mezuzot, and Megillot. \* SAME DAY SERVICE \*

> Contact us for your dream custom closet



## HIPPO CLOSETS

Free Estimates 347.760.3600 HippoClosets@gmail.com



ARE YOU PURCHASING OR REFINANCING?



CALL US FOR A QUOTE! 845.362.3863 • ORDERTITLE@GIBRALTARNY.COM

# ROSENBLUM

TODD ROSENBLUM

- **4** 845.364.0337
- 914.522.6793
- todd@adaparch.com
- orosenblumarchitecture.com
  - ♀ 200 East Eckerson Road Suite 230 E New City, NY 10956





# LENNY ROSENFIELD

- 845.517.0300
- WWW.LRINSPECTIONS.COM NY State License # 1330185

Serving Rockland, Westchester, NYC 5 Boroughs

## MOSHE STAMM

LICENSED BROKER

SPECIALIZING IN GROUP HEALTH INSURANCE



- p: 718.252.9555 ext. 2207
- e: moshe@omnimh.com
- w: www.omnimh.com

# **ROCKLAND TRANSFERS**

CAR SERVICE



- Airport car service (departures and arrivals)
- City to City Per Hour Hire
- Drop-off and Pick-up
- Reliable and Safe
- Fixed Rates
  No Added Fees
  Credit Cards Accepted







Reserve Online www.RocklandTransfers.com Call / Text (845) 288-8888

# FREE AD SPACE

To inquire about placing your free ad here, please email mitzvos@ramapost.com

# OF SERVING THE COMMUNITY

- ♦ WILLS & TRUSTS
- **O ELDER LAW** ♦ PROBATE
- ♦ TRUST ADMINISTRATION
- ♦ HALACHIC WILLS
- ♦ TAX PLANNING
- **♦ MEDICAID PLANNING** SESTATE PLANNING
- SPECIAL NEEDS PLANNING **♦ ASSET PROTECTION**





Haas & Zaltz, LLP

845.425.3900 INFO@HAASZALTZ.COM | WWW.HAASZALTZ.COM 365 ROUTE 59 | SUITE 231 | AIRMONT, NY 10952

As an independent agency we shop several companies to find you the right coverage and the right price. Wise Men Insurance Services support@wisemeninsurance.com Ph 845-579-2978 Fax 845-231-6224



# CHEVRA L'BITACHON OF ROCKLAND COUNTY

Chevra L'Bitachon is a community security organization which trains and manages members of the community to become guards for their own shuls and mosdos as well as other security related resources.

For more info, please contact us at info@clbrc.org or call/whatsapp 845.704.1205 (add us to whatsapp to see our regular security related updates)









**POMONA** ENTERPRISES CORP. Custom Home Builders 845-354-0018

www.POMONAENTERPRISES.com

# Sullivan County Labs Certified Environmental Testing

Many Mall Da Yan Kaany Yanr Mall?

COMMON TESTS: Bacteria

- Nitrates Metals
- Volatile Organic Compou
   Petacides / Herbacides
   Etc.

PICKUPS AVAILABLE IN MONSE

www.sullivancountylabs.com

ON ISRAEL'S MOST RELIABLE NETWORK P: 845-371-9800



# Rabbi Chaim J. Levitar

# פרשת יתרו

here are times in everyone's life when we wish usually helplessly - that we could be someone else. Sometimes it is a person with unusual talent or exemplary character which enables them to accomplish achievements that we pedestrians can only long for. We envy, without malice, people of remarkable perseverance and humans with the near angelic property of always smiling and being upbeat. We wish for some musical talent and abandon the hope to reach the level of knowledge and intellect of those geniuses that wander into our lives. I have a confession to make: I am guilty of all of the above, but there is something that I sometimes wish for which I assume is unique. I wish I could have been a fly on the wall when Yisro and his social-worker had their sessions. What an interesting, enigmatic and intriguing person!

We find Yisro as one of the three advisors to Pharaoh when he devised the plan to throw all the Jewish children into the sea. We should be able to assume that being an advisor to the king presumes intelligence - despite what our last election proved. He refuses to sign off on the decree, and runs away to Midian, and was Zocheh to have his descendants sitting in the Mikdash (Sotah 11a). Mefarshim enlighten us and teach that the Zechus which Yisro had, in not participating in Pharaoh's plan, enabled him to give advice to Moshe and have a Parsha named after him. He was the pope of Midian that realized the folly of its Avodah Zara, and he renounced it, which results in him being ostracized. No one would work for him, so he must utilize his own daughters as shepherds, who also suffer from him being an outcast (Rashi Shemos 2:16). Yisro then goes searching for g-d, and travels the world with no success - he encountered EVERY Avoda Zara - (he went to India, Africa, Jamaica and maybe even Berkley California) - Rashi 18:11. He finally comes to

the realization that ה' הוא האלוקים , and he joins Moshe with great honor. It seems as if this lonely man searching for the truth finally achieved his goal. But then we find that he leaves again (18:27), and according to some even BEFORE the giving of the Torah, saying that he is going to be מגייר בני משפחתו, his family (Rashi quoting Mechilta). See דברי ירמיהו , who explains that the Mechilta really says ואגייר לכל בני מדינתי – the whole country. The actual words of the Mechilta are: ואגייר לכל בני מדינתי ואביאם לתלמוד יכול שהלך ולא עשה וכו' – which he understands that Yisro was not able to convince the entire country BUT ONLY HIS OWN FAMILY. Yisro remains steadfast even in the face of Moshe's impassioned pleas for him to stay – see בהעלותך 10:29-32) based on the reading of פשוטו של מקרא. However, see Ramban (Shemos 18:1) near the end where he says that ונראה שקיבל דבריו ועשה כרצונו ולא עזבם that Yisro in fact stayed with Moshe. See Sforno here and in בהעלותך who seems to learn that Yisro refused to go into Eretz Yisroel because of his age and health - שלא תסבול זקנתי אויר ארץ אחרת ומזונותיה - so much said for a middle eastern diet.

We are even more startled at the קיני - descendants of Yisro – who Shaul has to warn to leave Amaleik, who they were living with, before he goes to war with them. With Amalek? One of the catalysts for Yisro becoming a Ger, and yet they befriended them? They cannot sit still. In our world, behavioral analysts would figure out some form of an acronym with letters of the alphabet to describe that diagnosis.

To understand this, we need to peek, just a little, into what so many of the Mefarshim discuss. Let's start with Chidah in Sefer שפתי כהן (מגורי האר"י) in Shemos s.v ויתן among others, who alert us to Yisro having some of נשמת קין - which is why he descendants are called קיני. The Sefarim really go to town with this idea - enough to







fill two or three articles - but not this one. We focus only on this point: Part of Kayin's punishment was to be נע ונד תהיה בארץ (Beraishis 4:12-14) and as Rashi explains - אין לך אחד - you cannot live in one place. A good friend of mine Rav Nachum Eisenstien ZT'L, explained the Pasuk וישב בארץ נוד (Beraishis 4:16) to mean, that even though וישב always connotes permanence, in Kayin's life, even when he lived in one place, it felt shaky and non-enduring. He was never comfortable where he was. The Kayin/Yisro entity may really have been the first wandering Jew.

We all know the Chazal about what prompted Yisro to join Klal Yisroel – קריעת ים סוף ומלחמת קסוף. I once saw a phenomenal understanding of this Chazal - though I can't find it now - and we can use it to understand another question as well. The Pasuk relates - eight Pesukim after Yisro's arrival - that Moshe told him all that Hashem did to Pharaoh and Mitzrayim, את כל התלאה אשר מצאתם בדרך "ויצלם ה' all the trouble that had befallen them and that Hashem had rescued them. Rashi explains "the trouble" as being the Yam and Amalek. What was the need for that, question many Mefarshim, Yisro knew this from the start of his quest to embrace Yiddishkeit, that was the שמע ובא. What did Moshe add at this time? There is a מוראדיקע Vort here. All Yisro heard was of all the glorious נסים that Hashem did to these people on their way to accept the Torah at Sinai. But the road to Sinai is not always paved with supernatural miracles and riches pulled from the dormant walls of the sea. But should it not be? I'm on my way to You Hashem, determined to climb the 'הר ה', so make it easy for me. Hook me up with EZ-pass so I don't even have to stop. Moshe explained to Yisro that the two things that moved you so, stirred you to join us are two separate and distinct 'הנהגת ה, methods of dealing with mankind. Krias Yam Suf required nothing on the part of Yisroel - just decide to walk through – הה' ילחם לכם. No hostages, no violence, just easy street with an ocean-front view. Sometimes. The מלחמת עמלק was the opposite, as we learned from the Mishnah. There were times of וגבר עמלק and there were times of וגבר ישראל, back and forth. We won, but it was not without effort. Even when we thought we had conquered them again, the enemy renewed itself and the suffering continued. Moshe was teaching Yisro how to deal with נסיונות EVEN when we try to elevate ourselves towards the genuine greatness of being עבדי 'a. Be prepared for the setback, because that is all part of the נסיון, especially for someone coming from so far away. See Sforno as he explains the תלאה – trouble as ברעב עמלק - all the problems. Rabeinu Bachya includes the bitter waters and "the bread which they brought along from Mitzrayim spoiling" (see Rav Chavel who cannot find a source for that - I guess I am not alone) and Milchamos Amalek. Not just the rewarding miracles that revitalize and encourage, but also the trying days in which we are overcome, losing ground. We must endeavor to rise above, never losing sight of the vision of Moshe reminding us to be משעבדין לבן לאביהם שבשמים.

The lesson for all of us is any effort to improve our Ruchnius should be easily achieved, but the Yetzer Harah has not retired yet and there is always a קטרוג (see Rav Tzaodk in 'צדקת הצדיק (צדקת Our job is וגבר ישראל, to overcome the natural frustration of "gimme a break" which all comes from the Yetzer Harah. It is a hard job, but I always tell Talmidim that always, or almost always, that what's easy is usually not worth it.

May we all be Zocheh to see במהרה all of the נסים that Hashem promised us.

Among those who are מצפים לישועה.

מין בארבת לאית מין באב אלים







-2-

24 SHVAT 5781 FEBRUARY 6 2021

# Illuminating Man's Inner World THROUGH THE LENS OF THE PARSHA



Rabbi Yehoshua Blass, Mashgiach Ruchani – Yeshiva University

# Parshas Yisro - The Fading Dream of One Man and One Heart

There are pesukim that reflect critical concepts that are ingrained into the psyche of the Jewish people. Stop any even semi-educated member of the Tribe and they can identify certain ideas that we have all been collectively weaned on. In a parsha filled with seminal ideas perhaps none has gotten more attention than the comment of Rashi on Shemos 19:2.

וַיִּסְעוּ מֵרְפִּידִים וַיָּבֹאוּ מִדְבַּר סִינֵי וַיַּחֲנוּ בַּמִּדְבָּר וַיִּחַן־שָׁם יִשְׂרָאֵל נָגִד הַהַּר:

ױחן שם ישראל. כְּאִישׁ אֶחָד בְּלֵב אֶחָד, אֲבָל שְׁאָר כָּל הַחַנִּיּוֹת בָּתַרְעוֹמוֹת וּבְמַחֵלֹקת:

While other encampments both prior to and after ma'amad Har Sinai were infused with machlokes once Bnei Yisroel arrived at this moment they were unified like a single organism with a single purpose. This wasn't just incidental. Rather achdus in body and spirit was the prerequisite for HKB'H decision to give the Torah in the first place. As is beautifully expressed in Derech Eretz Zutra:

גדול הוא השלום. שבכל המסעות כתיב ויסעו ויחנו. נוסעין במחלוקת וחונין במחלוקת. בזמן שבאו לסיני חנו חנייה אחת. ויחן שם ישראל (שמות י״ט:ב׳). אמר הקב״ה הואיל ושנאו ישראל את המחלוקת ואהבו את השלום ונעשו חנייה אחת הרי השעה שאתן להם את תורתי

What a powerful idea. Seeing that you as a nation hate controversy and you love peace and you have made a united encampment this is the time to give you the Torah. Words to indeed study, imbibe and fully live by. It is from this statement and other statements like it in which the entire ethic of collective ahavas yisroel takes shape. It's not just a nice idea - let's all sit around the campfire, sing kumbaya and love each other. Rather it is the sine qua non of Jewish life and

the entire reason that we warranted the Torah in the first place. Ahavas Yisroel is not some theoretical idea, expressed by the Rishonim and hung on banners in classrooms throughout the Jewish world. מאיש אחד בלב אחד infuses an entire worldview and an ethic of being.

I would like to make an admission. Normally ahavas Yisroel is not a mitzvah I struggle with. There are obligations that for me are more difficult, but loving people and especially Jews is not one of them. With that said, I have been feeling less than generous over the last months as I observe the behavior of many of our coreligionists. We are always confronted by the specter of interacting with segments of the Jewish world who for a host of reasons are totally different than us and typically it is not a challenge to be able to say some variation of 'to each their own' and 'live and let live'. It has been harder personally to say that and feel that during these last many months while witnessing behavior that has often been insensitive at best and life threatening and criminal in its extreme form. What then of the mantra of 'like one man and one heart'. How does one feel that spirit of oneness when tolerance and compassion have withered?

Perhaps one can argue that the mitzvah of ahavta l'reiecha kamocha doesn't apply in a situation in which a person is not acting like rei'echa and are not upholding the laws and principles of the Torah. Indeed, the haghos maimoniyos and others comment on the pasuk of אהבת לרעך כמוך that אוהבת לרעך בתורה ובמצוות. With that said it does not feel appropriate to evaluate another person if they are or are not רעך במצוות and to sit in judgement of another person or of another community. Additionally, there are many Rishonim, chief among them the Yad Rama, who argue that the mitzvah of ahavas Yisroel applies regardless of how the other Jew might be acting.

PARSHAS YISRO 1

אברהם יהודה בן שרה רבקה ומתתיהו ישעיהו בן חנה חניקה



So once again one is left with an age-old question how do we feel a sense of genuine ahava for Jews who carry the banner of Torah but who's behavior seemingly is so abhorrent.

There is a lot to be said on this topic and I would genuinely appreciate any of your feedback in how you navigate through this conundrum. I was thinking this week that my efforts in sincere ahavas Yisroel are aided by my efforts in ahavas atzmi. What I mean by that is the following. Reb Aryeh Leib Heller in his introduction to the Shev Shemaysa notices contradictory statements in Chazal. On the one hand the gemarah in Niddah 30b records that אפילו כל אפילו כל שאתה צדיק – הוי בעיניך כרשע and on the other hand, the Mishnah says in Aves that

and on the other hand, the Mishnah says in Avos that - אל תהי רשע בפני עצמך. So which one is it. Should our self-perception be critical - הוי בעיניך כרשע or should it be positive and accepting - אל תהי רשע? These are complicated questions which get to the heart of man's self-perception, sin, healthy shame versus unhealthy shame, self-love and other related categories.

Rav Heller beautifully writes that Chazal's encouragement to view ourselves as רשעים is relegated only to one's behavior. I can look in the mirror and honestly evaluate what is looking back at me. I can have a critical eye towards the truth of how I have acted and towards the deeds that I am forced to claim as my own. But, said Rav Heller that's only the outer אורה of what one perhaps rightly sees in the mirror. The real essence of a person is uniquely beautiful. His or her aspirations are typically pristine. One's heart calls out for a relationship with HKB'H and desires meaning, purity, goodness and overall שלמות הנפש. He writes so beautifully that:

והנה כל מה שאינו בעצמות רק בתואר ובמראה אינו אלא מקרה והמקרה לא תתמיד, לכן זרע אברהם אף אם ידיהם מפוחמות, השחרות לא תתמיד, ובהכרח יתלבנו וישובו ליופים ולעצמותם, אבל מעשיהם הטובים הם עצמותם

And that which is in the appearance is only incidental, and that which is incidental will not be permanent. Therefore with the descendants of Avraham, even if their hands are charred, the blackness will not be

permanent; and they will necessarily be whitened and return to their beauty and their essence.

Without sounding simplistic, the measure in which we can apply this to ourselves is often the measure in which we can find ourselves compassionate and loving towards other people. Who are we in essence? What is our עצמיות? Can we deeply and truly love and affirm that internal and eternal piece of ourselves? Can we see beyond the 'blackness' and embrace the inner self while at the same time feeling healthy shame for our misdeeds?

If so than let us attempt the same with people and communities whose behavior we find abhorrent. We can acknowledge that the מראה and מראה of some of our coreligionists have been occasionally 'blackened'. We can have discussions of the societal circumstances that have birthed that reality. We can rightly condemn publicly and privately certain behavior. At the same time, we can affirm the עצם of who people are and acknowledge the positive internal values and aspirations that often give way to problematic behavior. We would like in the words of Rav Kook to be able to see the שפע אור ה' שמאיר בכל

That recognition of the overflow of G-d's light is really the cornerstone of our own sense of self. It is a light that penetrates past the layers of our own inadequacies and shortcomings. I hope that it is a light that can shine onto and be seen in others during dark days that require the שפע אור ה' for illumination. Like 'one man and one heart' only if we are able to bring our gaze squarely onto our own heart and to the heart of others.

Kein yehi ratzon that we should see peaceful and redemptive times in the days ahead.

Have a good Shabbos

Rabbi Blass welcomes any feedback. He can be reached at blass@yu.edu

PARSHAS YISRO

אברהם יהודה בן שרה רבקה ומתתיהו ישעיהו בן חנה חניקה









## And Moshe heard – וישמע משה

This Shabbos we read the in the Torah the portion of receiving the Torah. Of course, everyone wants to prepare himself so that he will be fit to receive the Torah. Therefore, we must seek out the right thing, how to prepare ourselves to receive the Torah. One will say, surely the right thing to do is increase Tefillos. One will say, surely the right thing to do is increasing fasting and abstaining. A third one will argue that he must immerse himself 310 times in a pure *mikveh*, and so on. Presumably, there are many other suggestions that will elevate a person to higher spiritual levels, all of which have a basis in *hararei Kodesh* – holy mountains – but perhaps before any of these things, we should look at what the Torah says, how does the Holy Torah want us to prepare ourselves to receive it?

Our parsha begins with the story of Yisro reaching Am Yisrael in the Wilderness. Seemingly, this happened after receiving the Torah as Rashi explains (to 18:13), and so we have to understand why this is written before the receiving of the Torah, and not only this, but the parsha of receiving the Torah is named after this incident, Parashas Yisro. The Holy Torah goes to great length to relate how Moshe Rabeinu honored his father-in-law who was a gentile, and not an ordinary gentile, but a priest to idolatry. Still, Moshe Rabeinu honored him greatly. Even when he began to offer advice on how to conduct the nation, Moshe Rabeinu did not disparage his advice. Rather, just the opposite, he accepted it and took it to heart. The Holy Torah writes this incident before receiving the Torah so that whoever comes to learn the parsha of receiving the Torah will first learn these words. The Gemara writes (Sotah 21b), 'R' Yochanan said, "The words of Torah endure only in one who makes himself as if he does not exist." You want to receive the Torah? The proper preparation to receive the Torah is correction of the middos [character], especially the middah of ga'avah - arrogance - since HaKadosh Baruch Hu does not rest His Shechina by one who is arrogant. In order for the Torah to endure in us, we must learn from Moshe Rabeinu (Devorim 33:4), תורה צוה לנו 'The Torah that Moshe commanded us is – משה מורשה קהילת יעקב' the heritage of the Congregation of Yaacov'. It is not for nothing that the Torah teaches how Moshe Rabeinu conducted himself with his gentile father-in-law before receiving the Torah, although it was really afterwards, because 'derech eretz kadma l'Torah' – 'proper conduct precedes Torah' (Vayikra Rabbah 9:3).

Tiv HaTorah - Yisro



## 'Protection from Above' – 'שמירה עליונה'

This happened when I was beginning to get close to *Yiddishkeit*. The journey was long and arduous, but I strengthened myself day to day in *avodas Hashem*, and continuously accepted on myself another mitzvah to keep. The journey was filled with ups and downs, and I always had to renew strength in every holy thing, the same held true for putting on Tefillin, difficult encouragement and difficult battles with the *yetzer*.

We were on maneuvers and we were travelling every day, so I did not have time to put on Tefillin. I felt bad about it but I had no choice until just about sunset when we stopped to rest a little from the long trip.

Immediately when we stopped, I told the driver to come with me to put on Tefillin.

He tried to refuse because he was exhausted and he wanted to rest a little, but he could not refuse my insistence knowing that I would not let him be until he put on Tefillin.

Since I left him no choice, he accompanied me to the back of the ride and I took out my Tefillin bag and we put on Tefillin, me first and then him. I helped him put on the Tefillin and when he said the first posuk of "Shema Yisrael" a missile exploded destroying the front half of the carrier, exactly where the driver was going to rest and gather strength to continue.

We all got out without a scratch, except a ringing in the ears.

It was clear to us that the merit of the Tefillin saved our lives.

From that day on, he stood by me in line every day, close friends putting on Tefillin, and it was a great encouragement to all, how the mitzvos protect us.

It is important for me to point out that I do not usually push myself on others. Whoever does not want to do something, loses out, but here, it was from Heaven that I was a *nudnik* and I urged him to put on Tefillin, something against my nature.

א.ב.ד.





# רפואת הנפש מכח תורת התדיק Healing from the power of the Torah of the Tzaddik



וישמע יתרו כהן מדין חתן משה את כל אשר עשה אלקים למשה ולישראל עמו כי הוציא ה' את ישראל ממצרים: (יח:א) Yisro, the priest of Midian, the father-in-law of Moshe, heard all that G-d did to Moshe and to Israel, His people, that Hashem took Israel out of Egypt. (18:1)

Rashi explains: Yisro heard – What did he hear that he came? The splitting of the Sea of Reeds and the war with Amalek.

It is brought down in the Midrash (Shemos Rabbah 27:9): שמעו דבר' "ה - 'Listen to the word of Hashem' (Yirmiyahu 2:4), this is related to 'שמעו ותחי נפשכם – 'Listen and your soul will live' (Yeshaya 55:3). See how beloved Israel is, that Hashem entices them to listen to Him! Hashem said to them, "If a man should fall from the top of a roof his entire body suffers injury. And the doctor enters the place where he is and gives him a bandage on his head, and the same on his hands, the same on his feet, and the same on all his limbs, until he is entirely covered with bandages. I am not like that. Rather, a man has 248 limbs and the ear is but one of them, yet, when the entire body is soiled with sin and the ear listens to the words of the Torah, the entire body receives life!" 'Shimu usechi nafshechem' - 'Listen and your soul will live'. Therefore, it states 'שמעו דבר ה' בית יעקב' – 'Listen to the word of Hashem, O House of Yaacov'. And so do you find regarding Yisro, that through listening he merited life, for he heard and converted, as it states (18:1) וישמע יתרו את כל אשר עשה אלקים למשה 'ולישראל עמו – 'Yisro heard... all that G-d did to Moshe and to Israel His people.

The plain meaning of the Midrash is 'the ear listens and the entire body receives life', and this is referring to the words of Torah. One who sustains himself on words of Torah merits through them to acknowledge his folly, he does *Teshuva* for his sins, and this revives his 248 limbs and 365 sinews. But if we look carefully at the words of the Midrash, 'the ear listens' we can say that the intent is not learning from a *sefer*, for then it would have been more appropriate to write 'the eye sees and the entire body receives life' or 'the mouth speaks' etc. It must be that the Torah means listen to the words of a *Chacham*, for it is this Torah specifically that heals the body from the filth of sins. We find a support to this in another Midrash (Mishlei 10), 'when a *Chacham* sits and expounds, HaKadosh Baruch Hu forgives the sins of Israel'. We see expressly that the Torah that a *Chacham* relates to others has a special *segulah* for forgiveness of sin and healing the body from the illness of their sins.

In order to understand the reason for this, to know the power hidden in the teaching of a Chacham that prepares the person for Teshuva and atonement more than learning from a sefer. We must first preface this with the words of Rebbe Elimelech in 'Hanhagas HaAdam' (se'if katan 1): 'A person has to learn Gemara with Rashi, Tosfos, and mefarshim each according to his ability, and the poskim after them, and start learning Shulchan Aruch Orach Chaim. He has to pray to Hashem Yisbarach that he come to the truth that the sins of the youth of a person first blinds the eyes from seeing even if he is able to discuss and tell others the applicable law, but he himself forgets and does not uphold the truth. Therefore, the person must deeply regret his sins and isolate himself before the light of day which is a receptive time to cry for the exile of the Shechina and cry tearfully. Even during the day he should isolate himself and look at himself as if his sins are standing before him. He should remember his sins, both the intentional and unintentional ones, like mountains which he would not forget had he made them. This is what he should do, not once or twice or even a hundred times, until heaven has mercy on him.

He should *daven* to Hashem Yisbarach that He show him the way and guide him on the way, so he does not ruin his life. Then Hashem Yisbarach with His mercy and abundant Kindness will enlighten his eyes with the light of His Holy Torah, and he will understand and comprehend the purpose of the word, to do it and keep it.'

It emerges from his holy words that as long as the *neshama* of a person is filthy with sins, the words of Torah will not be properly absorbed. He might be able to learn and amuse himself in Torah, but the words will not be 'heard' in the inner chamber of his soul, because the sins act as a screen that divide between him and his mortal eyes, and they do not allow him to appreciate what the Torah obligates him to do.

This all happens when he learns by himself, since the Torah that emerges from the frivolous mouth of the sinner does not have the power to arouse the person to keep it. Things are different when he learns from a *Chacham* and *Tzaddik*. The Torah that emerges from the mouth of a *Tzaddik* can even influence the soul of the sinner. This happens for two reasons. First, from the aspect that the Torah is pure and is coming from a pure source so it has the power to purify. Second, the *Chacham* himself is ready to arouse from the power of his Torah, and since the Torah arouses the *Chacham* it has the power to arouse other people as well.

It is for this reason that Israel has taken on the custom to always travel to Tzaddikim and to Maggidim of their generations in order to seek Torah specifically from their mouths, even though seforim of earlier Tzaddikim are open before them and they thirstily drink up their words. This is true because they know that seeing is not the same as hearing. Even if they see words of Torah and words of encouragement written on the pages of the sefer, the words will not be effective to wake him up, for the Torah that one learns by himself is not able to breach the barrier that separates his eyes from his neshama. If he does not hear the words coming from the throat of the Chacham and Tzaddik, for this Torah is not like a holy fire that burns the interposing barrier. When they enter the ears of the person, he is immediately aroused by them to do Teshuva and so HaKadosh Baruch Hu forgives the sins of Israel when the Chacham expounds, and they listen well like medicine that heals his entire body.

Based on what we have said, you can understand the intent of the posuk when it states 'Yisro, the father-in-law of Moshe heard'. This should not be difficult to your eyes why the Torah points out that Yisro was the father-in-law of Moshe once we know the words from Parashas Shemos (3:1), that you understand the intent of the Torah to tell us what did he hear, and he came? That is, why is he the only one to hear and come and no one else? Based on Rashi it is referring to the hearing about the splitting of the Sea of Reeds and the war with Amalek. This news spread like wings throughout the land, then why was no other nation motivated to convert based on these miracles aside from Yisro? The answer is because Yisro was the 'father-in-law of Moshe', and Moshe Rabeinu stayed in his house for a period of time, and during that time when Moshe spoke to his father-in-law, his words entered into Yisro's heart and motivated him to improve his deeds. After he improved his deeds and removed the divider that separated him from his neshama, then he could understand the Torah by himself as well. And when he heard about the splitting of the Yam Suf and war with Amalek which is essentially the Torah, he was motivated to convert. But the other nations were still wallowing in their sins. Therefore, even after they also heard the essential Torah, they were not motivated to do Teshuva.







# "They stood at the foot of the mountain"

# An Explanation of the Cryptic Comment of the Ba'al HaTurim: The Mountain Was Uprooted from Its Location and a Mountain Stood atop a Mountain

In parshas Yisro, the Torah chronicles the incredible revelation of Matan Torah on Har Sinai. Chazal teach us that HKB"H held the mountain menacingly over the heads of Yisrael to coerce them to accept the Torah. They deduce this from the following passuk (Shemos 19, 17): ויוצא משה את העם לקראת האלקים מן המחנה ויתייצבו בתחתית ההר, והר סיני עשן כולו מפני ."אשר ירד עליו ה' באש". Moshe brought the people forth from the camp toward G-d, and they stood under the mountain; and Har Sinai was entirely enveloped in smoke, because Hashem had descended upon it in the fire. We find the following pertinent elucidation in the Gemara (Shabbas 88a): "ויתייצבו בתחתית ההר. אמר רבי אבדימי בר חמא בר חסא. מלמד שכפה הקב"ה עליהם את ההר כגיגית, ואמר להם אם אתם מקבלים התורה מוטב, ואם לאו שם "They stood at the foot of the mountain." Ray Aydimi bar Chama bar Chasa said: This teaches that HKB"H held the mountain over them like an upturned barrel. Then He said to them: "If you accept the Torah, fine; but if not, your burial will be there."

Tosafos pose an obvious question (ibid.): Why was it necessary to coerce Yisrael to accept the Torah in this threatening manner? Hadn't they already proclaimed willingly and enthusiastically "na'aseh v'nishma"—we will do and we will hear?! The Midrash Tanchuma (Noach 3) addresses this question and explains that the coercion only applied to the acceptance of Torah she'b'al peh:

Perhaps you should conjecture that He held the mountain threateningly over them concerning Torah she'b'chsav. But from the moment he asked them, "Are vou willing to accept the Torah?" They responded unanimously, "Na'aseh v'nishma! Because it doesn't involve effort and torment, and it is concise." Rather, he threatened them on account of Torah she'b'al peh. because it contains the precise details of the mitzvosboth the simple ones and the complicated ones; and it is severe as death and its envy is as strict as that of the Abyss. For, one does not study it unless he loves HKB"H with all his heart, all his being and all his might . . . Anyone who loves wealth and pleasure cannot indulge in the study of Torah she'b'al peh, because it demands great suffering and lack of sleep.

Notwithstanding, it is incumbent upon us to explore why HKB"H saw fit to coerce Yisrael to accept Torah she'b'al peh by holding the mountain menacingly over their heads like an upturned barrel. Clearly, He could have accomplished this goal in many other ways. Hence, we must assume that this specific, menacing ordeal teaches us an important fact concerning the acceptance of Torah she'b'al peh. We will endeavor to clarify the matter.

# At Matan Torah Har HaMoriah Was Uprooted and Placed atop Har Sinai

We will begin to shed some light on the subject, to the best of our abilities, by referring to the commentary of the Ba'al HaTurim. Here is how he interprets the passuk:





EN CH EN CH (EN CH EN CH

# Shvilei Pinches 3

"They stood at the foot of the mountain": "At the foot of the mountain; and Har Sinai"—this teaches us that the mountain was uprooted from its place, and it became like a mountain on top of a mountain." His comment suggests that he is attempting to reconcile an apparent redundancy in the passuk; it mentions the word "har"—mountain—twice: "זיתייצבו בתחתית ההר, והר סיני עשן כולוי"—they stood under the mountain; and Mount Sinai was entirely enveloped in smoke. It could have simply said: "They stood at the foot of Har Sinai, which was entirely enveloped in smoke."

At first glance, however, his comment is puzzling. Even if Har Sinai was uprooted, we are still only dealing with a single mountain. So, what does he mean when he says that "it became a mountain on top of a mountain"? To explain his cryptic comment, I would like to refer to an incredible chiddush found in the Yalkut Reuveini (Yisro 3): When the Torah was received, Har HaMoriah was uprooted and brought to the midbar; so that the Torah would be given on this special site. It appears that the source for this chiddush is the Midrash Tehillim (Mizmor 68, 9): Where did Sinai come from? Rabbi Yossi said: It was pulled out of Har HaMoriah, like challah from dough, from the place where Yitzchak Avinu was bound. HKB"H said, "Seeing as their patriarch Yitzchak was bound on it, it is fitting that his children receive the Torah on it."

With this premise, we can provide a very nice interpretation of a passuk related to the Akeidah that all the commentaries find perplexing (Bereishis 22, 14): יוַיָּקָרָא אַבְּרָהָם (Bereishis 22, 14): יוַיִּקְרָא אַבְּרָהָם הַהוֹא ה' יִרְאָה אֲשֶׁר יֵאָמֵר הַיּוֹם בְּהַר ה' יֵרָאָה ה' יִרְאָה אֲשֶׁר יֵאָמֵר הַיּוֹם בְּהַר ה' יֵרָאָה named that place "Hashem Yireh," as it is said this day, on the mountain Hashem will be seen. Concerning the name "Hashem Yireh," Rashi comments: Its simple meaning is as it is rendered by the Targum (Onkelos): Hashem will select and see for Himself this site to rest His Shechinah in and to have korbanos sacrificed here. But how does this explain the conclusion of the passuk: "As it is said this day, on the mountain Hashem will be seen"?

We will propose an explanation based on the Midrash cited above. Avraham was praying that "Hashem Yireh"—

that Hashem would find (see) this place fitting as a resting place for His Shechinah—namely, in the Beis HaMikdash. Additionally, "as it is said this day"—that it be decreed in the heavens above: "On the mountain Hashem will be seen"—that when the time comes to give Yisrael the Torah on Har Sinai—Hashem's mountain (see Shemos 3, 1)—Har HaMoriah will be seen at the site of Har Sinai. In other words, it will be uprooted from its location and stand atop Har Sinai, so that the Torah will be given on it.

NEW CONTROL CO

This explains very nicely the following passage in the Gemara (Sotah 5a): "אמר רבי יוסף, לעולם ילמד אדם מדעת קונו, שהרי מדעת לעולם ילמד אדם מדעת קונו, שהרה שכינתו על הר סיני."

Rabbi Yosef said: A person should always learn from the good sense of his Creator—for behold, when HKB"H gave the Torah, He abandoned all the great mountains and hills and instead rested His Shechinah on Har Sinai. Rashi comments that we are being taught to value modesty and humility from the fact that HKB"H passed over greater and taller mountains, such as Har Savor and Har Carmel, in order to give the Torah on the lowly Har Sinai.

The source for this notion is the Gemara (Megillah 29a) and is also explained in greater depth in the Midrash (Bamidbar Rabbah 13, 3), where Chazal expound on the passuk (Mishlei 29, 23): "A man's pride shall bring him down" applies to Savor and Carmel, which came from the end of the world, proclaiming boastfully, "We are high, and HKB"H will give the Torah on us." "But he that is of lowly spirit shall attain honor" applies to Sinai, which humbled itself by saying, "I am low." Consequently, HKB"H placed His glory upon it, and the Torah was given on it, and it was privileged to receive all of this honor. As it states (Shemos 19, 20): "Hashem descended upon Har Sinai."

According to this Midrash, HKB"H opted to give the Torah on Har Sinai due its humility. It agreed to have HKB"H bring Har HaMoriah from Eretz Yisrael and place it on top of itself (Har Sinai), so that the Torah would be given on Har HaMoriah. The other mountains demonstrated the midah of "ga'avah"—arrogance and vanity; they did not agree to have Har HaMoriah brought and placed on top of them.





## HKB"H Held Har HaMoriah over Yisrael

With this introduction, we will now proceed to clarify the comment of the Ba'al HaTurim: "At the foot of the mountain: and Har Sinai"—this teaches us that the mountain was uprooted from its place, and it became like a mountain on top of a mountain." As explained, he is attempting to reconcile the language of the passuk. The passuk begins: "They stood at the foot of the mountain"; it doesn't specify which mountain, it merely says "the mountain." Yet, the passuk concludes by specifying that "Har Sinai was entirely enveloped in smoke"; it specifically names Har Sinai. If the passuk is talking about the same mountain, then it should have first mentioned the name of the mountain—"they stood at the foot of Har Sinai"-and then concluded by stating that "the (aforementioned) mountain was entirely enveloped in smoke." Then, the meaning of the passuk would have been quite clear.

Because of this irregularity, the Ba'al HaTurim proposes a tremendous chiddush based on the aforementioned Midrash. He asserts that at the time of Matan Torah, HKB"H uprooted Har HaMoriah and placed it atop Har Sinai. On its way to the midbar, before it was placed on top of Har Sinai, HKB"H held it menacingly over the heads of Yisrael: And He said to them, "If you accept the Torah, all is well; if not, your burial will be there."

This explains the language of the passuk very nicely. Initially, the passuk says: "They stood at the foot of the mountain"—without specifying that it was speaking about Har Sinai; because it was alluding to another mountain, Har HaMoriah. That is the mountain that was held over them threateningly. It is referred to as "the mountain," since it was the well-known mountain on which Avraham bound Yitzchak. Then, the passuk concludes: "And Har Sinai was entirely enveloped I smoke, because Hashem had descended upon it in the fire." In other words, Har Sinai remained in its original location; it was not uprooted. The mountain that Yisrael stood under was Har HaMoriah on its way from Eretz Yisrael to Har Sinai. We can now marvel at the clarity of the Ba'al Haturim's comment.

# This Is the Torah of a Man Who Dies in a Tent

Continuing this sacred journey, we will now explain why it was necessary for HKB"H to coerce Yisrael to accept Torah she'b'al peh by holding Har HaMoriah over them. We will begin by presenting a story about the great Rabbi of Sanz, zy"a, the author of the Divrei Chaim. At the time of the story, he was already acknowledged as a great Torah-scholar and a pious man. He went to visit and benefit from the holy environs of the great Rabbi Yisrael of Ruzhin, zy"a. Upon witnessing the sacred way in which he served Hashem, the esteemed Rabbi of Sanz said of him:

HKB"H gave us two sacred mountains—Har Sinai and Har HaMoriah. We received the Torah on Har Sinai; whereas, Yitzchak was bound on top of the mizbeiach on Har HaMoriah. Yet, we see that HKB"H chose to build the Beis HaMikdash on Har HaMoriah rather than on Har Sinai to teach us that service of Hashem based on self-sacrifice is superior to Torah-study.

With these words, the great Rabbi of Sanz, zy"a, with all due humility, expressed his great esteem for the great Rabbi of Ruzhin, zy"a. Despite his own significant Torah-prowess, the Rabbi of Sanz felt that the self-sacrifice exhibited by the Rabbi of Ruzhin in his service of Hashem exceeded his own. Thus, we learn that Har HaMoriah is emblematic of self-sacrifice, as demonstrated by Akeidas Yitzchak. Har Sinai, on the other hand, is emblematic of Torah-study and observance.

Now, we have learned in the Gemara (Berachos 63b): "אמר ריש לקיש, מגין שאין דברי תורה מתקיימין אלא במי שממית עצמו
"אמר ריש לקיש, מגין שאין דברי תורה מתקיימין אלא במי שממית עצמו
From where do we learn that words of Torah are not retained except by one who sacrifices himself for the sake of the Torah?
For it is stated (Bamidbar 19, 14): "This is the Torah of a man who dies in a tent." It is apparent that this statement applies to the toil involved in the study of Torah she'b'al peh, as explained in the Midrash Tanchuma (Noach 3): "שלא "שלא במי שממית עצמו עליה, שנאמר זאת התורה אדם כי ימות באהל".
Torah she'b'al peh will not be found in someone seeking the pleasures of this world—such as earthly desire, honor and





greatness. It is only to be found in someone who endures self-sacrifice on its behalf. Such is the way of Torah—sufficing with meager amounts of bread and water, sleeping on the ground, enduring discomfort and engaging in unrelenting Torah study. This is the implication of the passuk: "This is the Torah of a man who dies in a tent."

Thus, we learn that to retain words of Torah, there are two prerequisites. Firstly, we must emulate Har Sinai by studying with humility and a lowly spirit. Secondly, we must emulate Akeidas Yitzchak on Har HaMoriah by studying Torah with a degree of self-sacrifice. It is not for naught that Chazal said in the Midrash Shochar Tov (Tehillim 87, 1): "Its foundation is in the holy mountains"—the foundation of the world is in the merit of two holy mountains, Har Sinai and Har HaMoriah.

We can now begin to appreciate why HKB"H chose to mount Har HaMoriah on top of Har Sinai. He wished to teach us that we must emulate both Har Sinai and Har HaMoriah. We must study Torah with both humility and self-sacrifice. Otherwise, without the element of self-sacrifice, our Torah learning will not endure. It was for this reason that HKB"H held Har HaMoriah—the place emblematic of self-sacrifice—menacingly over Yisrael, and He announced: "If you accept the Torah"—with the characteristic of Har HaMoriah, namely self-sacrifice—"all is well"—your achievements in Torah-study will endure, and the Torah will protect you from all troubles and crises; "if not," if you fail to study Torah with a degree of self-sacrifice; "you will be buried there"—because you will not retain your Torah.

# The Union of Har Sinai and Har HaMoriah the Combination of Humility and Sacred Pride

As it is the nature of Torah to be elucidated from seventy perspectives, I would like to propose my own explanation for why HKB"H mounted Har HaMoriah on top of Har Sinai for the sake of Matan Torah. We will refer to a question posed in the Talmud Yerushalmi (A.Z. 3, 5). They ask: How did they construct the Beis HaMikdash on Har HaMoriah? After all, we have learned in a Mishnah (A.Z. 45a): "כל מקום שאתה מוצא בודת כוכבים"—wherever

you find a tall mountain, a raised hill or a green tree, know that idolatry is found there.

(SENERALEM SENERALEM SENERALEM SENERALEM SENERALEM SENERALEM SENERALEM SENERALEM SENERALEM SENERALEM SENERALEM

In truth, mountains and hills, since they are attached to the ground, are not prohibited for ordinary use and benefit, in keeping with the elucidation (ibid.): "אלהיהם על ההרים ולא ההרים בלא ההרים ולא ההרים בלא ההרים ולא הרים ולא ההרים ולא ההרים ולא ההרים ולא הרים ולא הרים ולא ההרים ולא הרים ולא הר

In the Responsa of the Chasam Sofer (O.C. 208), he provides a wonderful answer to the Yerushalmi's question, in the name of his mentor and Ray, the great Rabbi Nasan Adler, ztz"l; he insinuates this answer into the words of the Yerushalmi. He refers to the Midrash Rabbah in parshas Vayeira. The Torah says that "he (Avraham) saw the place from afar." He saw a place not a mountain. So, Avraham Avinu prayed, because he felt that it is not respectful for a king to rest in a valley; as a result, the place was transformed into a mountain. Thus, before the land was given to Avraham Avinu, a"h, the place was a valley, and the goyim did not erect any form of avodah-zarah there. Once it was transformed into a mountain, the land already belonged to Avraham, and the mountain could not be prohibited.

Rabbi Nasan Adler explains that this caused David HaMelech, a"h, sorrow. He knew that all the mountains were considered to be sites of avodah-zarah and, as such, were prohibited for religious purposes. Perforce, he would have to find (settle for) a mere "place" for Hashem that was not a mountain. This did not seem fitting as a sanctuary for Hashem, the Protector of Yaakov; it is not respectful for Him to dwell in a valley. Thus, he lamented until the navi came and revealed the secret to him; he told him which mountain





# Shvilei Pinches 3

was originally a valley and was transformed into a mountain. This is what the Yerushalmi means; the Beis HaMikdash was built based on the information supplied by the navi.

# Har HaMoriah: "His heart was uplifted in the ways of Hashem"

Now, we have a fundamental principle that HKB"H does not perform a miracle for naught. Hence, we must inquire: Why did HKB"H originally create Har HaMoriah as a valley and He only transformed it into a mountain in response to Avraham's tefilah? Undoubtedly, HKB"H could have created it as a mountain from the outset and prevented the Canaanim from practicing avodah-zarah on that site.

Let us suggest that HKB"H wished to teach us a valuable lesson concerning the service of Hashem. We have already learned from the Gemara that HKB"H chose to give us the Torah on Har Sinai, because it is lower than all the other mountains and it possessed the admirable quality of humility. That, however, raises the question: So, why did HKB"H find it necessary to uproot Har HaMoriah from Eretz Yisrael and place it on top of Har Sinai for the sake of giving the Torah on it? For, as explained, HKB"H did not want to give the Torah on the taller mountains, because they represent arrogance.

Now, our sacred sefarim teach us that the virtues of humility and lowliness only apply to self-esteem. It does not, however, apply to the honor and respect of Heaven; in that regard, it is important to adopt the "ga'avah" of kedushah—pride and arrogance related to matters of kedushah. Scriptures attest to this fact in relation to Yehoshafat (Divrei HaYamim II 17, 6): "ויגבה לבו בדרכי ה"ו his heart was uplifted in the ways of Hashem. Without a degree of pride and arrogance concerning matters of kedushah, one is liable to fall prey to the yetzer's ploy of misguided humility. It encourages a person to believe that he is not worthy of serving Hashem and performing acts of kedushah.

# "When the blast of the ram's horn is drawing out, they will ascend the mountain"

At this point, I would like to introduce a precious gem related to this topic from the esteemed Rabbi Yisrael Spira,

the head of the beit-din of Bluzhov, ztz"l. He explains why HKB"H commands Moshe Rabeinu to instruct Yisrael to set a boundary around the mountain (Shemos 19, 12): ״והגבלת מות את העם סביב לאמר, השמרו לכם עלות בהר ונגוע בקצהו, כל הנוגע בהר מות And you shall set a boundary around it (Har Sinai) for the people, saying, "Take care not to go onto the mountain or touch its edge; whoever touches the mountain will surely die . . . When there is a prolonged blast of the ram's horn, they will be permitted to go up onto the mountain."

GENERALEM GENERALEM

We can suggest that this warning is related to the fact that a mountain, which is an elevated place, alludes to arrogance and haughtiness. Therefore, HKB"H warned Yisrael: "Take care not to go onto the mountain or touch its edge"it is imperative to avoid any minimal degree or display of arrogance. For: "Whoever touches the mountain will **surely die."** in keeping with the words of the Mishnah (Avos 4, 21): "הקנאה והתאוה והכבוד מוציאין את האדם מן העולם"—jealousy, lust and honor expel a person from the world. There is, however, one exception: "With the prolonged blast of the ram's horn"—the יוב"ל, which is an acronym for "וייגבה" "ל'בו ב'דרכי י"י"—when one's heart is inspired and uplifted to serve Hashem. In other words, when we are dealing with the honor of Heaven: "They will be permitted to go up onto the mountain"—to use the "ga'avah" of kedushah l'shem shamayim—for the sake of Heaven.

Now, this enlightens us as to why HKB"H originally created the site of the Beis HaMikdash as a valley. He was teaching us that HKB"H only rests His Shechinah on someone who possesses the traits characteristic of a valley—humility and low self-esteem. However, since service of Hashem also demands the quality of: "His heart was uplifted in the ways of Hashem"—Avraham Avinu prayed that for the sake of Hashem's kavod, the Shechinah should dwell on a mountain, symbolizing the "ga'avah" of kedushah—arrogance and pride for an exalted purpose. HKB"H consented and transformed the valley into a mountain.

Thus, we can comprehend the rationale for giving the Torah on Har HaMoriah. Indeed, Har HaMoriah was initially a valley, symbolizing the trait of humility. Afterwards, however,





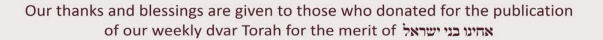
# Shvilei Pinches

due to Avraham's tefilah, it was transformed into a mountain, symbolizing "ga'avah." Hence, it turns out that the entire mountain was created solely for the kavod of Hashem. This type of "ga'avah," I'shem shamayim, is desirable and pleasing to Hashem. Therefore, HKB"H uprooted it from its location and transported it to Har Sinai to give the Torah on it.

This explains beautifully the magnificent union of Har HaMoriah and Har Sinai produced by HKB"H. Since Hashem chose to give Yisrael the Torah on Har Sinai, the symbol of humility, there was concern that a person might forget that with regards to the kavod of Hashem, "ga'avah" is acceptable and even warranted. Therefore, HKB"H transported Har HaMoriah from Eretz Yisrael. Initially, it was a valley; however, due to the tefilah of Avraham Avinu, it was transformed into a mountain. Thus, we learn that in Torah-study and the service of Hashem, it is necessary to combine the characteristics of both mountains. On the one hand, we must be humble like Har Sinai; on the other hand, we must be proud to honor Hashem and His Torah like Har HaMoriah.



A CONTROL OF A CON



Family Madeb for the Refuah Shelimah of Lea bat Virgini Arthur & Randi Luxenberg לזכות of their wonderfull parents, children and grandchildren

To receive the mamarim by email: mamarim@shvileipinchas.com

ENDS (ENDS ENDS (ENDS ENDS (ENDS (EN

Parshas Yisro 5781 | 6





EMERGENCY HOTLINE Dial: 845-371-2760 or Text: 914-490-8129 and type the word "EMERGENCY"

845-371-2760 | INFO@AREIVIM.COM | P.O. BOX 166 HILLBURN, NY 10931 | WWW.AREIVIM.COM

To subscribe to the Weekly Email, please email info@areivim.com and enter "Subscribe" into the subject line.

Please go to www.TorahAnytime.com to listen to Rabbi Shmuel Gluck, and other popular speakers, on TorahAnytime.

## By Rabbi Shmuel Gluck

he Midrash (27:9) describes that Hashem told Klal Yisroel after they sinned with the Eigel, Shibartem Na'aseh, you "broke" Na'aseh, the instruction to do the Mitzvohs, Hi'zoharu B'nishma, protect, the Mitzvoh to listen to the Mitzvohs. How can someone fulfill listening if his actions act contrary to what he hears?

While this initially seems difficult to understand, this is a basic skill each of us needs to improve on. I speak to many people, young and old, that don't fulfill certain Mitzvohs, some even as important as Shabbos.

When I speaking to them, they project two completely different attitudes. Some tell me, "Who cares, it's all made up, etc." Their need to purge themselves of guilt requires them to deny any value and to belittle those that give value to Mitzvohs.

Others tell me, "I know I'm wrong but this is where I am right now". Sometimes there is no commitment to change, just an acknowledgement that what they are doing is wrong. Despite not making any commitment, they are close to improvement simply by allowing themselves to be honest and the guilt itself can accelerate change inside of them.

I often hear, "We're Chassidish/Yeshivish, not the overly Frum ones, but normal." They have taken their present level (theire Na'aseh) and they customized their Nishma to fit perfectly. In doing so, they have also "broken" their Nishma. This is, I believe, the message of the Midrash. No one is perfect. Nevertheless, don't create your personal definition of normal to fit your present behavior. I sometimes tell myself, "What I am doing isn't right and I need to get my act together very soon". That is what is asked of us.

# How to Make The Right Decision Each Time (Part 1 of 2)

By Rabbi Shmuel Gluck

eciding on and implementing the right course of action each time requires multiple steps, and each step must be qualified before implementing. In this article, I want to discuss the first of three steps. We have to clarify what our mission, our end goal is. This refers to a lifetime mission, such as what we want our children to grow up to become. It can also be something very specific, such as understanding what to say in a specific conversation.

I have realized that before people can know what the next step should be, they must know how to define themselves at that specific moment. For example, when dealing with a problem involving the entire family, are they primarily expected to think and act as a father, a spouse, or a son? Or in other situations, are they, at this moment, a businessman, or are they a community person? If they don't know who they are at this moment they can't make the right decisions.

It isn't always easy knowing who a person is at any moment. People have more than one role in life and, as a result, they live by more than one definition. We are all humans. We are Jewish people. Many of us are children, siblings, parents, etc., sometimes all at the same time. It is important for us to know, at any moment, which title and, therefore, which definition,

decides what our next step should be.

Sometimes it is difficult to know whether we should primarily act as a parent, spouse, or sibling as our roles overlap with each other. Do I visit my mother, considering myself to primarily be a son, or do I do homework with my child, considering myself to primarily be a father? Pinpointing our primary role for each moment is a responsibility that we can't ignore. The good news is that, while difficult, when considered it will make our lives much easier and more rewarding.

The title that they carry at that moment will decide whether they should help their parent despite the fact that it may inconvenience their spouse, or vice versa. It will decide where their immediate responsibilities lie. This question must be decided on a case-by-case basis.

Once they have decided "who they are" at that moment, they must define what that title requires from them. Without that definition, it will become impossible to succeed because we don't know what success "looks" like.

I want to discuss several definitions. This will help us focus on what is the right next move and what is the wrong one, even if,



at that moment, it makes sense to us. While we can still make mistakes, it will certainly limit the scope of our mistakes by mastering the first of several steps required to make correct decisions.

Here are some of the more common definitions that we should consider on a constant basis. Each definition listed here, as well as any other definition we may need, is found in our Torah. We have all the information we need. We just have to look for it and acknowledge its responsibility.

I) We are humans and that brings us to our first responsibility. As people, we are responsible to keep the world in the same condition that we first found it in. We are tenants in this world and just as tenants have a contractual agreement to keep the rented property in the same condition as when they first rented it, so is it our responsibility to this world. Collectively, we actually have a responsibility to save the whales.

This is in direct contrast with many people's beliefs that the world was created for them to use, even deplete its resources, have fun, and let others worry about it. When we use up the bulb, the milk, or the battery, we have to replace it.

2) As Jewish people, we have a greater responsibility than others have. We are expected to leave the world in a better situation than we found it. This is more than making sure the spotted owl is protected. We were brought into a world intended to increase Kavod Shomayim and each of our actions must work towards that goal.

While most people don't focus on this mission every second of their lives, nevertheless, to increase our chances of success, to actually give ourselves a chance, we have to know that this is our mission. Since this is a foundational mission (and definition), we still need to define who we are and what goals that definition brings with it.

3) A father is someone who is a friend and advocate. While he may do other things, such as punish, a successful parent is measured by how well he performs in these two areas above all others.

This is important when one is unsure what the parent's next "move" is. While this definition does not supply all the answers, it does remind people that whatever they do they can't erode the friend/advocate aspect of their relationship. Even if it is best that, at this time, they don't actually help them, they must do it in a manner which makes it clear that they are "there for them". While they disagree on approach, they are still giving them the respect while not helping them hurt themselves.

4) A husband is someone who guides, protects, and supports the family. Everything is his problem, even those tasks which are delegated to others.

The owner of a business would never say, "It is my employee's

problem." It is always the boss's problem. In addition, an effective boss would not ignore the emotional state of his employees because he knows that emotional health, good will, and mutual respect are all necessary in order to perform effectively and not "shut down", sabotage the business, or just quit.

The comparison between a boss and husband/father is important as they are exceedingly similar. Effective bosses never explode in the office, always patiently hoping that others will follow their lead. An effective boss should be the last one to quit for the day and is the one who plans out future growth. Everything is the boss's, and father's, responsibility.

- 5) A wife is someone who receives what her husband gives her and increases its value just as a businessman takes his profits and gives it to a financial advisor to invest. The wife receives what her husband has "earned" and increases it. She is responsible to take the Shalom, emotional health, Ruchnius health, money (not necessarily increasing it but using it as properly as possible) and, most importantly, taking the children's strengths and weaknesses and making them the best people they can become. The wife, in other words, "invests" everything given to her and is expected to double and triple its net worth.
- 6) The ability to enjoy a friend's company and have fun with them is what makes people want to be friends with others. But that's not their definition. A friend is someone who prompts and supports his friend to make healthy decisions promoting personal growth.

It is natural that teenagers are not interested in any definition of a friend. Even as adults, many people are not thinking of their friendship as creating any responsibilities. People should keep this definition in mind when choosing friends, before they are chosen. They should ask themselves if the potential friend is one who will help me grow. Do I want to be their friend? Is that person interested in growing?

7) A Rebbi is someone who teaches his students how to live their life in a Torah manner. Teaching Torah is the tool, a manual, and is not the goal. The Torah itself has a mission, to teach people how to live their life In a Torah manner. The Rebbi's job is the same.

There are many more definitions we need in order to live successfully. I hope this article gives readers an idea which helps to appreciate the need to find definitions for each of our relationships and therefore, what our responsibilities are with each other.

The next article will discuss the next two steps to help us make the right decisions each and every time.







Divrei Torah Inspired by the Torah Commentaries of RAV SHIMSHON RAPHAEL HIRSCH ZT"L

# A Study of Shabbos #18 "Beginnings" With Chochmah - Part 2: All of Sefer Shemos By David Gurwitz

We continue exploring chochmah in accordance with the final sentence of kappitel 107: "Mi chochom veyishmar eileh veyisbonenu chasdei Hashem - Whoever is wise, let him note these things and he will understand the kindnesses of Hashem."

Our sages placed the mentioning of "chochmah" at the beginning of many junctures in our daily lives if we stop to take notice. We discussed saying, "Reishis chochmah yiras Hashem - The beginning of wisdom is fear of Hashem," in the morning. We begin the prayer following going to the restroom with the words "asher yotzar es ha'adam bechochmah." We begin the middle thirteen brachos of Shemonah Esrei with "Atah chonein le'adam daas umelamed le'enosh binah chaneinu mei'itcha dei'ah binah vehaskel." We begin the evening prayer, Maariv, with the words "Asher bidvaro maariv arovim uvechochmah poseiach she'arim uvisvunah meshaneh ittim -With His words He brings on evening, with wisdom He opens gates, and with understanding, He changes times."

This piece is being written upon my finishing Maseches Yoma. The Hadran that is read upon the completion of every masechta contains the expression, after mentioning the ten sons of Rav Papa, "Your commandments make me wiser than my enemies for it is forever with me "- from Tehillim 119:98.

The entire Torah begins with *chochmah*. How? We wrote that *Targum Yonasan* defines the word *Bereishis* as *chochmah*. We pointed out that the value of the word *chochmah* is 73 and that the

numbers 1 plus two plus 3, up to 73, add up to 2,701, which has the same *gematria* as the first sentence in the Torah: *Bereishis barah Elokim eis hashomayin v'eis ha'aretz*.

I'd like to add that the first parsha in the Torah, Parshas Bereishis, also hints at chochmah, since it has 146 pesukim, and 146 just happens to equal chochmah (73) u'(6) binah (67).

Let's review *chochmah* in relation to the *parshiyos* of *Sefer Shemos* that we have read leading up to this week's *parsha*, *Ki Sisa*. Not surprisingly, all of *Sefer Shemos* contains references and hints to *chochmah*.

We started Sefer Shemos with Parshas Shemos, wherein the Mitzriyim said about the Jews, "Hava nischakmah - Let's be wise." The Baal Haturim observes that the gematria of the word hava, come, is 12. In effect, Paroh said, "Let us outsmart the twelve tribes."

Then, Parshas Va'eira and Parshas Bo contain, respectively, 7 plagues and 3 plagues. 7 and 3 are numbers that form the value of the word chochmah. Also, they represent the ten sefiros, which are broken into a group of 7 "emotional" - chesed, gevurah, tiferes, netzach, hod, yesod, and malchus - and a group of 3 "intellectual" - chochmah, binah and daas. In addition, the Maharal teaches that the ten plagues stripped away "nature" one step at a time in the opposite order to Bereishis to the ten statements of creation, which we know indicates chochmah.

I have written before that the letters of the word chochmah can be broken into two words, koach





mah, literally meaning the power of a question. The word koach has a value of 28 and there are 28 letters comprising the seven middos of chesed, gevurah, tiferes, netzach, hod, yesod and malchus. The koach of chochmah lies partially in its connection to the 7 middos, which themselves are keneged the seven days of creation and the seven opening words of the Torah. This is a theme to be explored in the future based on the teachings of Rav Moshe Wolfson.

Then, we pointed out a few weeks ago, in *Parshas Beshalach*, what *Targum Onkelos* said that when the sea split, it meant that the waters had wisdom, by converting what Rav Moshe Shapiro describes as the normal unformed state of water into a formed one. This permits existence.

In Parshas Yisro, when we received the Torah, we discussed that its 72 pesukim indicate chesed - begematria 72, and, with the kollel, 73, the same as chochmah. In addition, Rabbi Bentzion Shafier, author of Shmuz on Life, says that the Torah contains all the wisdom in the world. Therefore, our ability as Jews to learn it is "like a musically gifted child sitting down to play the violin - it is in our blood."

In analyzing the next parsha, Parshas Terumah, the Baal Haturim brings from the Rosh, his father, that the term for two keruvim, shnei hakeruvim, has a value of 637, which, with the kollel, equals that of the avos: Avrohom, Yitzchok and Yaakov. He says that the keruvim recalled the merit of the avos.

In this regard, we also wrote that the gematria of vevisbonenu chasdei Hashem - and he will understand the kindnesses of Hashem" is 638, which, with the kollel, is the same as the combined value of Avrohom, Yitzchok and Yaakov. Therefore, the shnei hakeruvim also share an aspect of chochmah. Rabbi Nosson Scherman, in his wonderful ArtScroll Stone Chumash commentary, explains that the wings of the keruvim stretched upward to indicate that man should also strive upwards to understand Hashem's wisdom. In addition, he says that "the faces were directed downward toward the ark, and towards each other, to symbolize that the only true source of wisdom is the Torah, and that man must use his wisdom to interact with his fellows."

The *menorah* described in *Parshas Terumah* also represents *chochmah*. It is mentioned 7 times, corresponding to the seven heavens, which also correspond to the days of the week and the seven *middos*.

In Parshas Tetzaveh, posuk 28:3 states that "you shall speak to each of the wise-hearted people (es kol chachmei lev) whom I have invested with a spirit of wisdom (ruach chochmah) and they shall make the vestments of Aharon to sanctify him to be a kohein unto me."

The expression "wise-hearted people whom" is chachmei lev asher. The Baal Haturim points out from the Rokeach that the gematria of this phrase is 611, the same as that of the word yiras. The "wise-hearted people" are those filled with fear of Hashem, as we learn from Tehillim 111:10: "reishis chochmah yiras Hashem - the beginning of wisdom is fear of Hashem."

Finally, Parshas Ki Sisa contains the introduction of the work of Betzalel. Hashem says of him that "I have filled him with a G-dly spirit, with wisdom, insight and knowledge, and with every craft." Then, after mentioning Ohaliav, from the tribe of Don, the Torah says, "I have endowed the heart of every wise-hearted person with wisdom."

We will explore the aspects of Betzalel and his extraordinary gifts next week. In doing so, we will see that *Parshas Vayakhel* and *Parshas Pekudei* also complete the inclusion of *chochmah* in *Sefer Shemos*.

"Mi chochom veyishmar eileh veyisbonenu chasdei Hashem - Whoever is wise, let him note these things and they will understand the kindnesses of Hashem."

To be continued....

David





Parashas Yisro תשפ"א

## ואתה תחזה מכל העם אנשי חיל יראי אלקים אנשי אמת שנאי בצע

And you shall discern from among the entire people, men of accomplishment, G-d-fearing people, men of truth, people who despise money. (18:21)

Yisro advised Moshe *Rabbeinu* to seek Judges who possessed four exemplary attributes; most important, they were seeking *anshei chayil*, men of accomplishment. *Rashi* interprets accomplishment as referring to men of means who would not be swayed, who could resist pressure, thus enabling them to render their judgment not subject to external influence. *Sforno* interprets *chayil* to mean men who possess good judgment, common sense, and the ability to recognise when truth is being related and when it is not. Interestingly, after sifting through the ranks of the people, he found numerous *anshei chayil*, which is a strong indication of the overriding significance to be attributed to the ability to judge with common sense. This in no way ignores the other attributes. How far can one get in life, however, without *seichel*, common sense?

The Mechilta interprets anshei chayil to mean baalei avtachah, men upon whom one can rely, trustworthy people who are always there when needed (author's extended definition). What connection does anshei chayil have with reliability? Chayil is defined as valorous, with the various synonyms that fall under the rubric of valor. Reliability is not one of them. Horav Baruch Dov Povarsky, Shlita, quotes from Shlomo HaMelech's magnum opus on the Eishes Chayil, Woman of Valor (Mishlei 31:10), in which he describes the various exemplary attributes of the woman who has achieved this distinction. Shlomo Hamelech begins with his famous question: Eishes Chayil mi yimtza, "A woman of valor, who can find?" a question that indicates that such a woman is truly a rarity. Toward the end of the homily on womanhood, however, he states: Rabos banos asu chayil; "Many daughters have done valiantly, a statement that indicates that many women are capable — and achieve the distinction — of chayil.

The Rosh Yeshivah distinguishes between asu chayil and one who has earned the right to the appellation, eishes chayil. One who performs acts of valor, good deeds, is to be commended, but, for all intents and purposes, it might be a one-time deal or based upon convenience or comfort. It does not define the identity (so to speak) of the woman until she is to be relied upon to act in this manner always. It is who she is. Her essence is chayil. Such a person is mi yimtza, rare to be found.

With this idea in mind, the *Rosh Yeshivah* approaches *anshei chayil* as *baalei avtachah*, men of reliability. They do not come to the fore consistently, only when it is convenient. They are consistent in their *chayil*. A leader must be consistent, decisive, never vacillating and unambiguous. Moshe *Rabbeinu* discovered that men of quality who maintain consistency throughout, have indeed a vital, but rare, attribute. Such men must comprise our leadership, because one who is not reliable is incapable of leading.

Veritably, this quality is related to Hashem. Chosamo shel HaKadosh Baruch Hu emes, "The seal of Hashem is truth." We are used to translating emes as true/truth in the narrow western vernacular to mean that something which is conformable to an essential reality is considered to be true. In Hebrew vernacular, emes means being true to one's word (trustworthy, reliable), adhering to a commitment. In his commentary to Shemos 6:3, U'Shemi Hashem Io nadaati lahem, "But through My Name Hashem, I did not become known to them," Rashi interprets this as: "I was not recognised by them in My aspect of truth, because of which I am named Hashem, which implies ne'eman I'ameis

Devarai, "I am faithful to uphold My word." We derive from Rashi that emes means to uphold one's word. This is an essential quality that must be part and parcel of leadership, without which one is deficient in the middah, attribute, of emes, truth.

### ואתם תהיו לי ממלכת כהנים וגוי קדוש

You shall be to Me a kingdom of ministers/priests and a holy nation. (19:6)

The Torah hereby informs us of our mission statement, the identity which we must strive to achieve as members of Klal Yisrael. The Kohanim stand at the spiritual helm of the nation as mentors and paradigms of moral/spiritual perfection. They have dedicated their lives to the service of Hashem – a mission which the Torah expects all of us to complete. Second, we are to become a goy kadosh, holy nation. Holiness is achieved via separation and removal of oneself from the moral temptations and conflicts that would destroy our spiritual ascent. One can hardly live a life of abandon, of moral profligacy and material excess, and expect to be close to Hashem. Kedushah requires devotion. One's devotion must be focused on Hashem if he hopes to achieve holiness. Thus, the Jewish People are charged with a dual mission: to serve as the aspiration and inspiration for an entire world to recognise Hashem and to strive for spiritual perfection; to have their own intrinsic value of sanctity and moral perfection, so that they can fulfil their own spiritual potential. One can hardly mentor others if he himself is deficient.

The appellation *goy kadosh* is not exclusive to Torah leadership. *Mi k'amcha Yisrael, "*Who is like Your People *Yisrael?"* applies to all Jews, regardless of lineage or erudition. Torah-observant Jews whose commitment to Hashem is unequivocal, whose *mitzvah* observance is without fanfare, and who do what is right without seeking accolades and tributes, earn the title *goy kadosh* for their many meaningful acts of *chesed*, loving kindness. The following three examples (quoted by *Horav Shlomo Levenstein, Shlita*) are about Jews who exemplify *mi k'Amcha Yisrael*.

On December 4, 2010, a deadly forest fire in the Carmel Forest of northern *Eretz Yisrael* snuffed out 44 lives and consumed much of the Mediterranean forest covering the region. Among its victims was a young, unmarried 26 year-old man, by the name of Yakir Suissa. An observant Jew who was meticulous in his *shul* attendance, he made a point to attend a daily Torah *shiur*. As he was a friendly fellow, people thought they knew him, until after his death when it was discovered that he had performed an extraordinary act of *gemillas chesed* to help a *kollel* fellow who was strapped with overwhelming debt.

Yakir was standing in line at the *makolet*, grocery store, when a young *kollel* fellow in front of him asked the owner of the *makolet* to charge his present purchases. "I cannot do this anymore. Your balance is far beyond the standard credit that I allow. You will have to pay cash today," the owner said to the young man. The *kollel* fellow asked for one more chance at leniency: "Please, I am very short this month, and, if I cannot purchase these items, we will not have food at home. My children must eat. I promise that next week I will have payment." The owner was a good person who just did not want to go broke: "Fine. This one time, I will allow it, but you must bring me some money next week."

When the young man left, Yakir turned to the owner and said, "I am his relative. Tell me, how much does he owe you?" "Twenty-five hundred *shekel.*" Immediately, Yakir took out his credit card and said, "Charge his bill to my card." A week passed, and the fellow returned

# Hebrew Academy of Cleveland

Dedicated to the memory of Ellis Goldberg z"l publisher and distributor of the worldwide edition of Peninim





with payment on his account. The storekeeper told him, "It is not necessary. Your relative paid up your entire bill." "What do you mean?" he asked. "I have no relatives here." Yakir had paid the bill without fanfare, because he saw a young ben Torah straining under his debt. He was never heard from again, until his name and picture were posted in the paper as one of the victims of the deadly blaze. Mi k'amcha Yisrael?

A rav visited one of his students who was sitting shivah (sevenday mourning period) for his late mother. He asked his student to tell him something about his mother (whom he had heard was a special woman and who, although unable to attend a mainstream Bais Yaakov, grew up observant and raised a family of exemplary bnei Torah). "My mother would bake 24 challos every Friday in honour of Shabbos. We lived with this custom, but never understood why she picked the number 24. When I grew up I asked her, 'Imma, why do you bake 24 challos?' She explained that it was in honour of the 24 times its says ki I'olam Chasdo, 'His mercy is for all eternity.' 'But Imma, it actually says this (ki I'olam Chasdo) 26 times.' His mother answered, 'I will not bake challos for Sicho and Og (two pagan kings whom Hashem smote).'" This was a simple Jewish woman and the manner in which she paid tribute to Hashem.

Horav Chizkiyahu Mishkovsky, Shlita, relates that a Jew by the name of Rav Goldstein lived in Yerushalayim. He was a devout Jew who loved the Torah and was erudite in his teachings. While many Jews possess a love of Torah, his love was almost palpable. He was once asked who had inspired his extraordinary ahavas Torah. He related the following story.

"I was in Hungary at the outbreak of World War II. My father was taken from us during one of the early transports to the extermination camps, leaving my mother alone with all the children. One day the Nazi murderers came, rounded us up and threw us onto cattle cars; Auschwitz was our destination. For some reason, the engineer erred and took the wrong track, our destination being miles away from Auschwitz. The Nazis jumped at the opportunity to degrade and persecute us more, making us walk the distance to Auschwitz. My mother lifted up one child in each arm and, without food or drink, broken in body but not in spirit, she began the long trek to Auschwitz.

"A gentile woman who lived along the road took pity on my mother trudging along carrying two children, and quickly ran over. She was about to place a few potatoes in my mother's arms. The Nazi sensed this and screamed at the woman, 'One more move, and I will shoot you!' The woman pulled back the bag, but, nonetheless, kept on walking alongside my mother. Suddenly, she saw that the Nazi had averted his eyes, and she quickly put the bag in my mother's arms and ran away. As soon as we stopped marching, we all begged for a bite of the raw potato. My mother raised her hand and said, 'Not so fast. Do you see that man up front? That is *Horav* Moshe Stern, the *Rav* of Debrecyn. You know that a *talmid chacham* takes precedence.' She walked over to the *Rav*, gave him a piece of potato, then returned and gave to the rest of us.

"From that day on, it was entrenched in my psyche that the apex of Judaism is the *talmid chacham*. He precedes everyone due to the Torah that is absorbed within him. Nothing – absolutely nothing – supersedes the Torah."

Rav Goldstein's mother was an ishah peshutah, ordinary woman, not learned, no degrees, who did not carry a briefcase. She was unsophisticated in matters of Jewish philosophy, ethics and law, but she was sincere, committed and filled with faith in the Almighty and love for His Torah. Mi k'amcha Yisrael!

## והגבלת את העם סביב... כל הנוגע בהר מות יומת

You shall set boundaries for the people roundabout...Whoever will touch the mountain will surely die. (19:12)

Nogea means to touch inappropriately or to reach up/out. It is the act of going beyond one's domain into that of another. One may extend himself indecorously or even correctly, but, in any event, he goes beyond himself into another otherwise inaccessible area. He

reaches/touches elsewhere. The Jewish People were warned not to touch the mountain. It was off-limits to them. It was theoretically beyond their reach, out of the sphere of their purview. The *Chafetz Chaim, zl,* cited this *pasuk* in a letter admonishing the head of a medical conference against tampering with the Torah-study of *yeshivah* students. Apparently, a medical conference had been convened, with the primary issue on the agenda being the poor health of *yeshivah* students. Rather than find ways to augment their situation by providing better, more nutritious food and living quarters, their goal was malicious: to diminish the amount of time devoted to Torah by assigning more time for recreation and physical exercise, anything that would remove them from the *bais hamedrash*. They sought to decrease the number of students per class, which would close the doors of the *yeshivah* to the many students who were cut from the student roster.

The *Chafetz Chaim* began his letter to the physician who led the conference, "Since I heard that a medical conference under his leadership is convening in Vilna, I am sending my blessing that the Healer of all flesh send you His Divine assistance and blessing from Above. I heard of your concern for the *yeshivah* students, and I would like to inform you that, *baruch Hashem*, the *yeshivos* are doing quite well, providing their students three nutritious meals daily. The young men take walks during the course of the day, thus availing themselves of the requisite exercise. They are all healthy, which I am certain you will be happy to hear."

Following the *Chafetz Chaim's* signature, he added a postscript. "I would like to remind your honour of a *pasuk* in the Torah, *Kol ha'nogea ba'har mos yumas*; 'Whoever will touch the mountain will surely die.' If just touching this will incur the penalty of death (and the mountain is merely the platform upon which the Torah was given), certainly one who touches (appends) the Torah itself will surely become subject to this punishment."

The Chafetz Chaim gave mussar, admonished, in a subtle – almost respectful – manner. While he did not seek to offend the individual to whom he was speaking, he did not want to downplay the severity of the incursion. The Torah was off-limits. Anything that represented negiah, inappropriate touching, overreaching the boundaries of Jewish law, was playing with a fierce response from the Almighty.

Secular movements that have developed within Judaism have proposed that *mitzvos* be appended to conform to the spirit of the times. In nineteenth-century Germany, when the gates of the ghetto came crashing down and Jews were granted the right to participate fully in society, the desire to assimilate was (for some) overwhelming. *Horav S.R. Hirsch, zl,* who was the preeminent *Rav* and valiant fighter to preserve our *Mesorah*, Tradition, countered that only through traditional Jewish education and commitment to Torah observance will we survive as a nation. Otherwise, we will have nothing. Indeed, those who assimilate, renege Judaism, have never really been accepted by the gentile society. To them, we will always be Jews.

The Torah instructs us to set boundaries around the mountain, so that no one will touch it. Horav S.R. Hirsch explains the purpose of Hagbalah, establishing a perimeter, as the Torah's way of teaching us that the Torah came (from Hashem) to the People. It neither developed from within the people, nor was it intuited by Moshe Rabbeinu. It, with the Oral Law, is Divine in origin, and Hashem is its Author. Thus, the Torah's whole character is eternal, immutable and inviolable. Indeed, the same Hagbalah was continued when Klal Yisrael encamped in the wilderness. Machane Kehunah and Leviyah, the encampment of the Kohanim and Leviim surrounded Machaneh Shechinah, where the Mishkan, Sanctuary, was, so that the people were kept at a distance from the Sanctuary. Thus, the superhuman origin and validity of the Torah as being independent of time and place were established for all time. The Kohanim and Leviim were to protect the Torah from the incursion of the earlier and ever-present deviant movements. Those movements have taken upon themselves the "responsibility" to transform the Torah and Orthodoxy to a "kinder," more "attuned to the times," form of Judaism - a religion that will tear down the perimeter

Peninim is published by Peninim Publications in conjunction with the Hebrew Academy of Cleveland ©2021 All Rights Reserved by Rabbi A. L. Scheinbaum

Sponsorship - e-mail: peninim@dvar.info





established around the Torah, so that it will conform to the values and morals of the surrounding culture, Heaven forbid.

## כבד את אביך ואת אמך למען יאריכון ימיך

Honour your father and mother so that your days shall be lengthened. (20:12)

Kibbud av'v'eim is a difficult mitzvah to fulfil properly because there is no *shiur*, measurement, to it. The *mitzvah* has no limits, because one can always do more. Indeed, the great Amora, Abaye, who was an orphan (his father died before he was born, and his mother died in childbirth), considered himself fortunate, since he never transgressed this mitzvah (Kiddushin 31b). Why is arichas yamim, longevity, the stated reward for Kibbud av v'eim? Each generation is a link in a continuum that goes on until the advent of Moshiach Tzidkeinu. This link is as strong as the relationship one has with his past. By honouring one's parents, he forges and concretises his relationship with the past, thus "lengthening" his days. We always think as "lengthening" as going forward to the future. We forget that, more importantly, we can lengthen our days by going backward and connecting to the past. Indeed, we have no present, because every moment that passes transforms the present into the past. Without a past, the future has no foundation and is destined to be short-lived.

The Strikover Rebbe, zl, was walking down the street when he chanced upon a young man pushing his wheelchair-bound father. It was a hot, humid day, and the sweat was dripping profusely from the young man's face. It was obvious that pushing his father's wheelchair was no easy task. The young man was demonstrating extraordinary mesiras nefesh, devotion, to the mitzvah of Kibbud av. The Rebbe later remarked to the young man, "The Heavenly angels immerse themselves in the River of Dinor. (The river is comprised of fire, and it separates this world from the World-to-Come. A soul must pass through the River of Dinor in order to cleanse itself of any residue of this material world before it can gain access to Olam Habba. The Heavenly angels release spiritual sweat from their great fear of Hashem. This sweat is the source of the 'water' which makes up the River of Dinor.) Chassidim immerse themselves in a mikvah (a natural collection of water, a living spring or ground water well). Your tevillah, immersion (in the sweat produced in the performance of the mitzvah of Kibbud av), finds greater favour in my eyes."

Kibbud Av can take on a different form, one that, to the superficial observer, might be difficult to understand. (This is why he remains a superficial observer. His view of a subject or issue is perfunctory and lacks depth.) In the summer of 1942, the Nazi murderers were on the prowl for the Bobover Rebbe, zl, Horav Shlomo, who, with the aid of false papers, was able to cross the Hungarian border into Neimark. It was there that the Rebbe and his son, Horav Naftali, zl, were taken into captivity and subjected to cruel persecution. They spent Shabbos Kodesh together as captives, waiting to be executed. It was only a matter of time. It was at this point that the Rebbe embraced his son and said, "Naftali, my precious son, you know that the body of a Jew is nothing more than physical matter, comprised of earth from the ground. The body can be persecuted and even destroyed. The other component of the Jew, his neshamah, soul, cannot be touched. It is eternal, untouchable by these beasts.

"I am your father, and you are my son. You still have one more mitzvah which you can fulfil before they separate us: the mitzvah of Kibbud Av. I ask of you to fulfil the mitzvah of honouring your father. Please listen to what I am going to tell you. Tomorrow, they will take us out to be executed. It will be our opportunity to sanctify Hashem's Name. When the murderers kill us, remember to say, Ki alecha horagnu kol ha'yom; 'For You, we will die every day.' I have no doubt that the murderers will do everything to make me suffer as much as possible until that moment that my soul leaves my body. I will cry out loudly to Hashem, 'Shema Yisrael! You, too, will cry out, Shema Yisrael! My last request of you, my dear son, is please do not cry when they torture me, because your weeping will befuddle me and restrict my kavanah, devotion." (I want to give up my life for Hashem and need to remain completely focused on this mitzvah.)

At the last moment, just before they were about to be executed, they were miraculously saved. They survived the war, came to the USA and were instrumental in changing its spiritual panorama. I relate this story to underscore how far the *mitzvah* of *Kibbud av* can extend and to show what coursed through the mind of a saintly *Rebbe* minutes before he thought he would die.

I conclude with a powerful comment from Horav Chaim Brim, zI, concerning the mitzvah of Kibbud av v'eim. "If you want to determine if a person possesses yiraas Shomayim, fear of Heaven, watch to see how he shows respect for his parents." My take on this is: One who does not go all out in his Kibbud av v'eim will not go all out in his fear of Hashem; alternatively, if he does manifest fear of Hashem, but does not act appropriately toward his parents, his fear of Hashem is a sham, because the two go hand in hand. We should honour our parents as a result of our sense of yiraas Shomayim. This is what Hashem asks of us.

## וכל העם ראים את הקולת

*The entire people saw the thunder. (20:15)* 

Thunder is a sound which one hears, not sees. Yet, the nation was able to see the thunder: Ro'im es ha'nishma, "They saw what is (ordinarily only) heard." This indicates that during the Revelation, the nation transcended human/normal physical limitations, rising to the level of superhuman comprehension, whereby they could see what had otherwise only been heard. Horav Tzvi Hirsch Ferber, zl, writes (Kerem HaTzvi) that he came across an innovative satirical explanation of ro'im es ha'nishma. At that time (early 20th century England/Europe) Jewish observance was haemorrhaging, decreasing with each passing day. One of the obvious reasons for this sad development was inconsistency. The children experienced a marked discrepancy between what they were hearing in school and shul and what they were observing at home. They went to school, where they heard all about the importance of Jewish commitment and Jewish observance. They heard it in shul, and it was drummed into them at their bnei mitzvah. At the end of the day, however, these were mere words which were superficial expositions, without any examples in real life. What they heard in school and what they saw at home were incongruous with one another, total contradiction. When children grow up hearing one thing but seeing another, they will usually adhere to what they see.

At *Har Sinai*, things were quite different. The nation was committed. What *Klal Yisrael* heard on *Har Sinai* was evident in the way they lived day by day. In other words: They saw what they heard.

## Va'ani Tefillah

שים שלום Sim Shalom. Establish Peace.

When people gather together, it could be for one of two distinct reasons. They fear someone. Strength is in numbers. Perhaps, if they all combine and work with one another, they might together triumph over the adversity which would otherwise destroy them.

A second type of gathering is for the purpose of peace. Enduring peace is established when all participating parties maintain their conviction, commit to the same positive purpose and values in life: Va'yichan sham Yisrael; "The nation camped there (Shemos 19:2), k'ish echad b'lev echad, "As one man with one heart" (Rashi). The level of achdus realised by Klal Yisrael as they prepared to receive the Torah was unlike any form of previous unity. This time it was not out of fear or negative purpose, it was because they were all on the same page in their belief and trust in Hashem and their commitment to His Torah. They were in this together as one, because they all believed in it as one. This is what is meant by peace.

This publication is available worldwide via email and e-readers.
For info call: ISRAEL 02 532 6058 / USA (216) 371-7609 / e-mail: <a href="mailto:peninim@dvar.info">peninim@dvar.info</a>





# The Miraculous Marble Neck



וישמע יתרו כהן מדין חתן " 18:1 משה אלקים משה את כל אשר עשה אלקים למשה ולישראל עמו, כי הוציא ד' את ישראל ממצרים "את ישראל ממצרים"

"And Yisro, the minister of Midyan, heard all that Hashem did to Moshe and to Yisroel, His people; that Hashem took Yisroel out of Mitzrayim." The Posuk says that Yisro heard all that Hashem did for Moshe and Klal Yisroel. We are presumably speaking about Klal Yisroel leaving Mitzrayim, and all the miracles that occurred on their behalf before they left and after they left. The miracles happened for Klal Yisroel, and Moshe Rabbeinu being part of them. What is the Posuk referring to when it says that "Hashem did for Moshe?"

18:4 " ושם האחד אליעזר, כי אלקי אבי בעזרי ויצלני מחרב פרעה" - "And the name of one of them (one of the two children of Moshe Rabbeinu) was Eliezer, for the G-d of my father came to my aid, and He saved me from the sword of Paroah." Tehillim 118:7 "ד' לי בעזרי, ואני אראה בשנאי" – "Hashem is with me through my helpers; therefore, I can face my foes." When a miracle is done for one in the Zechus of another person, the one that the miracle occurs for is not Zoche to see the miracle. However, if the person himself has the Zechus for the miracle to occur, then he is Zoche to actually see the miracle. "ד' לי בעזרי - When Hashem does a miracle for me - in my Zechus, then, "ואני אראה בשנאי" – I am Zoche to actually see the miracle. Meaning that I will actually be Zoche to see the downfall of my enemies. Over here, regarding Moshe Rabbeinu, Chazal tell us that Moshe was caught by the Mitzriyim and they tried to chop off his head. A miracle occurred for him, and his neck turned to marble, so that he was not injured. Then another miracle occurred for Moshe that he was somehow able to escape the Mitzriyim and run away. The glaring question is why didn't Hakodosh Boruch Hu just make the second miracle, of Moshe being able to escape? Why make a special fantastical miracle, of Moshe's neck turning to marble when they tried to kill him? Additionally, we know that Hakodosh Boruch Hu generally minimizes miracles, and makes them look as much of a part of nature as possible. If so, why did Hakodosh Boruch Hu perform this miracle of Moshe's neck turning into marble, which is completely out of the realm of nature? Moshe Rabbeinu had many Zechusim, and he was Zoche to be saved in his own Zechus, and not due to Zechusim of anyone else. Moshe was entitled to see the miracle occur

for him with his own eyes. Hakodosh Boruch Hu had the servants of Paroah capture Moshe Rabbeinu, and have him brought to be killed. They tried to kill him with a sword, but miraculously his neck turned to marble and they were unable to harm him. This was apparent to all as a miracle, and Moshe was able to see firsthand this miracle that was performed for him, in his Zechus. Had Moshe been able to miraculously escape, that would not have been apparent that it was a miracle, and Moshe would not have been able to clearly see that a miracle occurred for him. "כי אלקי "בעזרי" – "בעזרי – Moshe was saying that he was Zoche to be saved with his own Zechusim, and not others. It doesn't say, "ויצלני מפרעה" that Moshe was saved from Paroah, rather it says, "ויצלני מחרב פרעה" – that Moshe was saved from the "sword" of Paroah, that he was Zoche to see the miracle of his being saved from the sword: namely that the sword was on his neck and his neck turned into marble and could not harm him. (אדרת אליהו)

Yisro may have thought that Hakodosh Boruch Hu took Klal Yisroel out of Mitzrayim, and severely punished the Mitzriyim, for He wanted revenge on the Mitzriyim for the evil they inflicted upon Klal Yisroel. There were many Makkos in Mitzrayim, which culminated in a final electrifying feat, of Krias Yam Suf. Klal Yisroel were freed and revenge was taken out upon their captors. Moshe Rabbeinu told Yisro that it was not so, the purpose was not just so that there would be revenge against the Mitzriyim, and that Klal Yisroel would be freed. The purpose of all of it was Matan Torah. Everything that Hakodosh Boruch Hu did to Paroah and Mitzrayim was all for the sake of Klal Yisroel, for they are His nation, and He wants to take care of them. He wanted to give them the most precious gift in the world, the Torah Hakdosha. "את כל אשר עשה אלקים למשה "ולישראל עמו" – Yisro heard from Moshe about "everything" that Hakodosh Boruch Hu did for Moshe and Klal Yisroel - it was all done for the sake of Moshe and Klal Yisroel, and thus Yisro wanted to join them. (מהר"י שטייף)

"והרי מפורש הוא בכתוב מה ששמע" – Why does Rashi tell us that Yisro heard about Krias Yam Suf and Milchemes Amalek, when the Torah tells us explicitly, "כי הוציא ד' את ישראל ממצרים" – because Hashem took Klal Yisroel out of Mitzrayim? The Posuk says, "את כל אשר עשה" – that Yisro heard all that occurred to Klal Yisroel. Certainly, Yisro did not actually hear

everything, all the details, rather when the Posuk is telling us that he heard about everything, it refers to the major events which occurred. Rashi tells us that aside from Klal Yisroel actually leaving Mitzrayim, as the Posuk tells us, the two major events were Krias Yam Suf and Milchemes Amalek. (שו"ת תשבץ)

What did Yisro hear that made him want to join Klal Yisroel? Gittin 56b—Titos the wicked, Yemach Shemo, said that Hakodosh Boruch Hu only has power on the water. Perhaps Yisro could have erred and thought so as well. However, Yisro heard about Krias Yam Suf and about Milchemes Amalek—one on water and one on dry land, he knew that Hakodosh Boruch Hu's power had no limitations, and he knew that He was the Absolute Ruler of the world. This caused him to want to join Klal Yisroel. (מהר"י שטיים)

What did Yisro hear about what Hashem did for Moshe? Yisro heard that Moshe was raised in the palace of Paroah, yet was never harmed there. Hakodosh Boruch Hu raised Moshe right in front of Paroah and his servants, and He protected him from them. It was this very Moshe, who was raised in front of Paroah, who would be the one through whom the miracles would occur in Mitzrayim, and lead Klal Yisroel out of Mitzrayim. (רשב"ם);

Moshe Rabbeinu was raised in the palace of Paroah, right under the nose of all the leaders of Mitzrayim, yet he was not harmed. Even more amazing, is the miracle that Hakodosh Boruch Hu performed for Moshe when Paroah was informed that he killed a Mitzri. Not only did Hakodosh Boruch Hu perform a hidden miracle, that he was able to escape from the Mitzriyim, but He performed an open miracle, when the executioner attempted to chop off Moshe's neck, Moshe's neck turned to marble and they could not harm him. This was a clear open miracle that Moshe was Zoche to see with his own eyes, for it was in his own Zechus that he was Zoche to have this miracle performed.

Yisro saw how exact Hakodosh Boruch Hu is in everything He does, and how He takes care of His people. Yisro wanted to join Klal Yisroel, and be a part of Hakodosh Boruch Hu's people. It was not only what occurred for Klal Yisroel as a whole, but also for what occurred to Moshe Rabbeinu. May we be Zoche to acquire Zechusim for ourselves so that we are saved from all evil.

For questions, comments, to purchase the Sefer "Parshah Pshetl", or to receive a free weekly Dvar Torah on the Parsha-Please email; ParshaPshetel@email.com Thank you, Y. Schechts





This issue also sponsored

לע"ניצחק בן רפאלי"ל

Isadore Gittleson upon his 15th Yahrtzeit, 21 Shvat

Beloved father, grandfather and great-grandfather

By Frank and Janice Gittleson

©2021 - J. Gewirtz



A publication dedicated to Harbotzas Torah

This issue sponsored by The Glatter Family לע"נ

ר' ברוך בן ר' מיכל הלוי ע"ה

**Mr. Bernard Goldman** ob"m נפטר א' אדר ב'תשע"ט

## צבת Zmanim for

Wesley Hills, NY הדלקת נרות שבת 5:00 -5:18 -שקיעה זק"שׁ מ"א 8:54 -9:36 -זק"שׁ גר"א 10:27 -סוף זמן תפילה 5:19 -שקיעה 6:03\* -צאת הכוכבים 72 צאת 6:31 -

Friday 6:19:04 AM מולד אדר Rosh Chodesh is Friday and Shabbos Times courtesy of MyZmanim.com and EzrasTorah.org

# Now You Know!

When Yisro heard about the plagues and all the miracles that Hashem wrought in Egypt, he exclaimed, "Now I know that Hashem is greater than any other "gods," because [He punished them] according to the things they perpetrated."

Chazal say that he was referring to Hashem's behavior of mida k'neged mida, measure for measure. He behaves with humankind in this way so that we can identify what we did wrong.

So, one who burns his tongue ought to think about whether he's said anything he should not have. One who stubs his toe should consider whether he's gone anywhere he ought to have avoided, and so on.

This is very different than other "gods" in the world. Most often there's a god for each power. A god of fire and a god of water. One of thunder and one of earthquakes. Each makes his presence known through his particular power.

Not so Hashem, Who is the master of all powers. He doesn't have a particular tool to identify Himself, because unlike those other gods, His identity is crucial insofar as he enables Mankind to become godlike.

Hashem's greatness is witnessed in His focus on making us great, and that is why the Egyptians were punished commensurate with their sins; so they and others might learn what they did wrong, and be better for that knowledge.

Thought of the week: You cannot truly know a person until you have plumbed the depths of their soul and found the glow of the myriad other souls theirs will touch. "ויאמר אל משה אני חתנד יתרו בא אליד ואשתד ושני בניה עמה." שמותיחנו

"And he said to Moshe, "I am your father-in-law, Yisro, come to you, and your wife, and her two sons with her." (Shmos 18:6)

When Moshe went to Egypt to take out the Children of Israel, he left his family behind in Midian, at his father-in-law's home. Now that the Jews had been saved, and were traveling to The Promised Land, Yisro, who had been impressed by Hashem's truth, came to Moshe.

It is unusual for a person to come to someone he knows and introduce himself, especially to one so close as his own son-in-law. Therefore, the commentaries explain that Yisro had actually written a note to Moshe, which was delivered by a messenger. In it, he identified himself and asked for an audience with Moshe.

The Mechilta explains the unusual listing of Moshe's family. Yisro wanted to meet with Moshe. He felt that perhaps Moshe would not meet with him simply because he wanted an audience. He therefore mentioned his role as father-in-law, one that carries with it a certain amount of respect and deference.

If Moshe would not meet with him on his own account, then he would perhaps come out on account of his wife. If Moshe would not come out for his wife, perhaps he would come out for his two sons, or on account of his wife AND the two sons with her. Now that Moshe was a VIP, Yisro was unsure of how to get to speak to him.

Moshe's response teaches us a fundamental lesson about value in Judaism. Because each person has limitless potential, each person is valuable and important. Even if they will not do great things, perhaps one of their children or descendants will, and they must be acknowledged for that. Moshe had demonstrated this previously when he "looked this way and that" before he killed the Mitzri, and saw that no good would ever come of this man or his descendants.

Therefore, "Moshe went out to greet his father-in-law Yisro," making sure that Yisro knew that he was worth Moshe's time and attention. This lesson hit home, as Yisro recognized the greatness of Hashem. He understood that Hashem does not merely sit in Heaven and cast lightning bolts. Rather, He is intimately involved in the life and growth of each of His creations. This is how Hashem looks at the world and Moshe emulated Him.

We, too, would do well to recognize the potential and worth of everyone we encounter, and treat them with the respect and deference they deserve as a child of the Al-mighty and a potential follower in His footsteps.

R' Leib Chasman, famed mussar giant of the Chevron Yeshiva in Jerusalem in the early twentieth century, was speaking to a boy who had come to him asking how to improve his service of Hashem. After some discussion, R' Leib asked the bochur to go to the Rebbetzin in the kitchen and ask her for a cup of tea for him. The boy jumped up to do as he was asked.

As he did, R' Leib grabbed his arm. "Wait! Why did you jump up so quickly?" The boy hesitated, thought a moment, and then replied, "I guess I ran because I have the opportunity to serve a Talmid Chacham!"

"Oy," sighed R' Leib. "It is exactly as I thought. A young man is presented with the chance to improve his Avodas Hashem by doing a true kindness for another and bringing a feeble old man a cup of tea. However, instead of focusing on doing kindness for its own sake, he chooses to focus on other considerations like serving Torah scholars, which in my case is even questionable."





לכן, בחסדי ה', תמיד, כל מי שבא אליי לבקש איזו ישועה מסוימת, תמיד השתדלתי ללמד אותו – תעשה ככה, תלמד את זה, תעשה משהו!

וכי מה העיקר! לפתור את הבעיה שלך וזהו! העיקר זה תשובה!

לכן גם עכשיו!

ודאי שאנחנו מתפללים שהי יתברך ירפא את כל עם ישראל, ושלא יהיו יותר שום אבידות בעם ישראל.

אבל כל מי ששומע בקולנו שיתחזק באמת לעשות תשובה כמה שהוא יכול! כל אחד מכיר את עצמו, מה עליו לעשות תשובה, מה עליו לתקן.

צריכים לדעת שה' יתברך אוהב את עם ישראל אהבה אין סופית!

אומר מדרש רבה: "אמר הקב"ה בעולם הזה אתם חוטאים על ידי יצר הרע, אתם משועבדים תחת האומות. **ואע"פ כן אין שכינתי זזה מכם**"!

אפילו שאתם עוברים עבירות ומה שלא יהיה השכינה שלי לא זזה מכם!

יי...שנאמר בכל צרתם לו צר...ונאמר כי שמחתי בישועתך...יי.

וזה מדרש נפלא שמחזק אותנו, שהי יתברך אומר: אפילו שיש לכם יצר הרע ואתם עושים עבירות, אני לא עוזב אותכם! אני אוהב אותכם! אני נמצא

כמה צריך האדם לראות להשתדל לעשות תשובה, להתחזק כמה שאפשר! ה' אוהב אותך! תתעורר! תבקש ממנו שיעזור לך להתקרב אליו, שיזכה אותך לעשות תשובה, בלי ייסורים.

יש מדרש נוסף, ממש נפלא, שאומר: ייאמר רבי פנחס הכהן, אין הקבייה חפץ לחייב בריה...יי, הוא לא רוצה לחייב אותנו! הוא לא רוצה!

יי...אלא מבקש שיתפללו... לפניו ויקבלםיי

הקב״ה רוצה שתתפלל! תבקש מה׳! כל אחד! מה הקב״ה רוצה? הוא לא רוצה להעניש אותך! הוא רק רוצה שתתפלל! תבקש ממנו שיזכה אותך לחזור בתשובה! בלי ייסורים! תבקש מה׳!

ותדעו לכם, שהתפילה הכי גבוהה זו התפילה שיוצאת לך מהלב! במילים שלך! לדבר עם אבא שבשמיים! לדבר איתו! במילים שלך! תדבר איתו! תבקש ממנו!

עוד: ״...אמר רבי יצחק עכשיו אין לנו לא נביא, לא כהן, לא קרבן, לא מקדש ולא מזבח, מי מכפר עלינו?...לא נשארה בידינו אלא התפילה״!

## מה מכפר עלינו? התפילה!

חשוב לי מאוד להזכיר ולהסביר, תדבר במילים שלך! תדבר! תבקש במילים שלך! בשפה שלך! זו התפילה שמכפרת.

תגיד להי תודה!

הגמרא במסכת ברכות כותבת: ״חייב אדם לברך על הרעה כשם שמברך על הטובה״. רבנו עובדיה מברטנורא כתב שהמברך בעין האמת על הרעה חייב לברך בשמחה ובלב טוב כשם שמברך בשמחה הטוב והמטיב על הטוב.

כמו שאתה מברך על הטובה בשמחה ובטוב לבב ככה גם תברך על הרעה גם כן בשמחה ובטוב לבב.

וזה נפסק להלכה בשולחן ערוך: ״חייב אדם לברך על הרעה בדעה שלמה ובנפש חפצה כשם כדרך שמברך בשמחה על הטוב, כי הרעה לעובדי ה׳ היא שמחתם וטובתם״.

הרבי הקדוש מחמעלניק כותב: "יכשאדם מכיר בעת צרה את הי יתברך ומאמין בו, מודה על הרעה, הרי הוא בטוח שיצליח". הוא כותב שאדם שרואה שהוא לא מצליח בעולם הזה, לא יזעף ליבו ולא יאבד את אמונתו בהי, אלא יקבל את הכל באהבה ושמחה, שזה הדבר אשר ציווה הי וככה גזרה חכמתו יתברך, וידע נאמנה שכל מה שהי יתברך עושה לטובה הוא עושה. ויברך על הרעה מעין הטובה בשמחה: "...וכאשר יעשה כן אני מבטיחו שיעלה על במותינו ההצלחה..." ע"כ דבריו.

רק להיות חזקים באמונה, ולא להתבלבל.

אני אמרתי שהגמרא הקדושה אומרת יחייב לברךי! לא יצריךי או יכדאיי, אלא יחייבי! חייב לברך על הרעה בשמחה כמו על הטובה.

כי זו האמת שיש בורא לעולם, שהוא אוהב אותנו ומשגיח עלינו, שומר עלינו ועושה הכל לטובתנו.

וכל אחד חייב להגיע לאמונה הזו, לדעת הזו, שבורא עולם אוהב אותנו, ישתבח שמו.

ועושה את הכל לטובתנו! אפילו שאדם לא תמיד מצליח לראות! אבל אין דבר כזה! כל אחד צריך להיות חזק באמונה! כל אחד! רבנו יונה כותב בספר ישערי תשובהי וזו לשונו: "כאשר יקבל האדם את מוסר ה', ויטיב דרכיו ומעלליו, ראוי לו שישמח בייסורים...ויש לו להודות להי יתברך עליהם כמו על שאר ההצלחות, שנאמר יכוס ישועות אשא ובשם השם אקראי".

רק להגיד אשרינו מה טוב חלקנו, שזכינו.

. אנו חיוך

### העלון <u>לכבוד נשמתו הטהורה והקדושה של הצדיק הקדוש אדוננו מורנו ורבנו נחמן בן</u> <u>פיגא זיע"א.</u>

וכן לעילוי נשמת הצדיק הקדוש רבי יהודה זאב בן רבי יחיאל צבי ע"ה

וכן לעילוי נשמת חברינו היקרים ארז בן דליה ע"ה ובועז בן רומיה ע"ה <u>וכן</u> לעילוי נשמת פערל בת ר' מאיר ע"ה וכן לעילוי נשמת שלמה בן נעמה ע"ה בתוך שאר כל נפטרי ישראל

ולהבדיל לרפואה שלמה של משה בן אידה שיחיה וכן לרפואה שלמה והצלחה של בת שבע בת ימימה שתחיה וכן לרפואה שלמה וחזרה בתשובה שלמה בלי ייסורים של כל בני ובנות ישראל בארץ ובעולם

וכן להצלחת כל התורמים והתורמות ברוחניות ובגשמיות.

להצלחה ושמירה וכל הישועות בחסד וברחמים בלי שום ייסורים של נתן בן ראובן וב"ב.

## לתרומות:0527161619

elitzur424@gmail.com לקבלת העלון במייל:

לעילוי נשמת יפה בת גולסטאן ע"ה,

# וכן לעילוי נשמת ימנה בת אסתר ע"ה

לעילוי נשמת ניסים בן אלגרה ע"ה. <mark>לעילוי נשמת שרה בת יהודית אדית.</mark> לעילוי נשמת יוסף חיים בן אברהם ע"ה.

להזמנת הספרים, חוברות ודיסקים של מורנו הרב שלום ארוש שליט"א:

0522240696

# <u>לשמיעת שידור זה בשידור חוזר</u>

ושיעורים נוספים

בקו האמונה [שלוחה 4] : 026444250

להרשמה לקבלת צינתוק בכל פעם שמתקיים שידור חי יש להקיש על המקש 9





# ט"ו בשבט התשפ"א

דיבורים מתוך שיעורו השבועי של הרב

הרב שלום ארוש שליט''א

# יתכנו טעויות בשל מהוצת הכתיבה

הזוהר מספר סיפור מאוד מעניין על מגפה. הזוהר הקדוש מספר על רבי אחא, שהתארח באיזה בית, בעיר מסוימת. וכל בני העיר שמעו שהגיע אל הכפר שלהם אדם גדול.

כולם אמרו: "אדם גדול בא לכאן, נלך אליו!". באו אליו, ואמרו לו: ייוכי אינך חס עלינו, שאנחנו נאבדים ומתים!!".

שאל אותם רבי אחא: יימה קרה! על ידי מה!יי. אמרו לו אנשי העיר: ייכבר שבעה ימים שמשתוללת מגיפה בעיר. ובכל יום המגיפה מתגברת יותר ואינה מתבטלתיי.

אמר להם רבי אחא: ייטוב, בואו ונלך לבית הכנסת, לבקש רחמים מהקבייהיי. והייתה מטרתו של רבי אחא להחזיר את בני העיר בתשובה.

כמובן שהוא גם התכוון להתפלל עליהם שתתבטל

עד שהיו הולכים, באו אנשים נוספים והתחילו לספר על עוד כמה אנשים שמתו מהמגיפה, ועוד סיפרו על אנשים שנמצאים במצב אנוש. וככה סיפרו לפני רבי אחא בבהלה, איד שהמגיפה משתוללת.

אז אמר להם רבי אחא: "אם המצב כל כך קשה, זה לא הזמן עכשיו ללכת להתפלל. רק צריכים לעסוק בעניין הקטורת לבטל את המגיפהיי.

אמר להם: "תביאו לי 40 אנשים, שהם הכי צדיקים בעיר הזו".

אמר להם שאת 40 האנשים האלו יחלקו לארבע כיתות. כל עשרה אנשים יעמדו בזווית אחרת של העיר, בארבע פינות של העיר.

ואמר להם שיגידו בכוונה את סממני הקטורת, קטורת הסמים. שהקבייה ציווה למשה רבנו שאם יש מגיפה יגידו את העניינים של הקטורת וינצלו מהמגיפה.

גם אמר להם רבי אחא שיגידו את הקרבנות. בקיצור נתן להם מה לקרוא.

ואמר להם שיעשו כן שלוש פעמים.

ובאמת ככה עשו, בכל ארבע זוויות העיר.

אחייכ אמר להם רבי אחא: יינלך לאותם אנשים שחולים קשה ועומדים למותיי. וגם שמה אמרו כולם את הקטורת וקרבנות ועוד כמה פסוקים.

ובאמת שמעו בקולו וככה עשו, והתבטלה המגיפה. ככה כתוב בזוהר הקדוש. שהתבטלה המגיפה ואף אחד כבר לא מת וכל החולים נהיו בריאים.

וכל זה עשה רבי אחא ממש באותו יום, שראה שהמצב קשה, החליט שזה לא הזמן להתפלל והלך לעשות את אותה פעולה עם הקטורת והקרבנות.

שמעו קול שאומר: ייסודי סודות נתגלו כאןיי. כי הסוד הזה של הקטורת הוא סוד שגילה מלאך

תעלון מוקדש לזכותו / העלון ריאות איתנה עד מאה ועשרים שנה

כשמשה רבנו עלה לשמיים להוריד תורה לעם ישראל. מלאד המוות בעצמו גילה למשה רבנו שאם תהיה מגיפה יגידו את הקטורת ותתבטל המגיפה.

והזוהר הקדוש אומר ככה, שיצא קול ואמר: "סודי סודות נתגלו כאן, דין השמיים אינו שורה כאן, כי יודעים לבטל אותויי.

מיד אחרי שקרה כל זה, נחלש ליבו של רבי אחא. ולמה?

רבי אחא התנמנם קצת, ושמע איך שמשמיים אומרים לו: "אתה ביטלת את המגיפה בלי להחזיר אותם בתשובה! ביטלת את המגיפה לפני שהחזרת אותם בתשובה!יי.

רבי אחא שמע שאומרים לו: ייכמו שעשית זאת לבטל מהם המגיפה, לד תחזיר אותם בתשובה!יי.

מה עשה? התעורר, והלך לכנס את כל בני העיר הזו, וישב ולדבר איתם, ועורר אותם לחזור בתשובה, אמר להם שהם חייבים לקבל על עצמם דברים מסוימים. כותב הזוהר הקדוש שרבי אחא קם והחזיר אותם בתשובה שלמה! וקיבלו עליהם שלא יבטלו יותר מלימוד התורה.

והחליפו את שם העיר הזו וקראו לה מאותו זמן יהעיר שהקבייה חס עליהי.

כשלמדתי את הזוהר הזה, שרבי אחא נהיה חולה על זה שהוא ביטל את הגזירה מעל אותה עיר לפני שהחזיר אותם בתשובה.

ואפשר להבין את העניין הזה על ידי משל – למשל, אבא נותן לבן שלו סטירה, הבן שלו עשה משהו לא טוב והאבא נותן לו סטירה.

הבן הולך למישהו, ואותו אחד אומר לו: "אני יסדר לך את הכל! בא, אני ארפא לך את הסטירה והכל

וכי אותו אחד עשה טובה לאבא! מה פתאום! האבא נתן לבן שלו סטירה בשביל שהבן יתעורר לעשות

מה עשית! האבא יגיד לבן אדם שעזר לבן שלו: יייכולתי לא לתת לו סטירה וגם יכולתי לרפאות אותו בלעדיד! מה עשית!! וכי עשית לי טובה! מה פתאום! את המטרה של הסטירה לא השגתי! הרי כשנתתי לו סטירה הצטערתי! ועכשיו מה עשית! ריפאת אותו מבלי שהוא יעשה תשובה! אז מה עשית פה!!

– וזו הנקודה שרציתי לעמוד עליה

העיקר זה להחזיר את עם ישראל בתשובה! לבטל את המגיפה! ודאי שמתפללים גם על זה. אבל העיקר מתפללים שעם ישראל יזכו לעשות תשובה! הי יתברך הביא משהו, יש לזה כוונה מסוימת. הי יתברך רוצה מעם ישראל משהו!

המוות למשה רבנו.





# מוסר הפרשה הידושים לפרשת שבוע

# לא לשכוח את העבר

בפרשתינו אנו לוסדים אודות הספגש בין יתרו לבין חתנו משה רבינו ע"ה וכך כותבת התורה (שמות יח ב) וַיַּקַח יִתְרוֹ חֹתֵן משָׁה אֶת צִפּרְה אֵשֶׁת משָׁה אַחַר שִׁלּוּאֶיהָ, וְאָת שְׁנִי בָנִיהָ אֲשָׁר שָׁם הָאֶחָד גַּרְשׁׁם כִּי אֶכַר יְּ הָיִיתִי וַיִּאַלָּי מָחָרָב פַּרְעֹה: וַיִּאַלָּי מַחָרָב פַּרְעֹה:

כותב הרמב"ן, כי באמת אין כאן המקום להזכיר את טעם שמות בניו של משה רבינו, כי אין זה מקום הולדתם, ולסה הוזכרו כאן? אלא שרצה משה להזכיר כאן את החסד שעשה הקב"ה עמו שהיה גר בארץ נכריה, ונתן משה רבינו הודאה לקב"ה על שהצילו מחרב פרעה ועתה הוא מלך על ישראל, ועל שהטביע את פרעה ועמו בים.

הנה לסדנו שגם בשעה שמשה רבינו היה ברום המעלה, הוא זכר את המצב בו היה לפני כן - גר בארץ נכריה, והודה על החסדים שה' עשה איתו באותה שעה.

ומאידך גם רואים אצל יתרו שגם הוא התבוען וגם הוא הכיר בטובה ובזכות זה זכה שבניו יזכו בלשכת הגזית, ובזכות זה זכה שבניו יזכו בלשכת הגזית, בזכות זה זכה הוא לשמוע מה שכולם לא שמעו, כמובא בגם' (סוטה יא.), כי צריך להתבוען מה יש לגוי שהוא כומר לעבודה זרה לקום ולברוח מפני גדולה כזו להיות יועץ של פרעה, ובגלל זה להפסיד הכל ולברוח למדין. אל שורש העניין היה הכרת הטוב, כי פרעה היה שורש כפיות הטובה שכן לא רצה לזכור את חסדי יוסף וחסדי עם ישראל וחסדי יעקב אבינו כמה ברכה הם הביאו להם למצריים. ואילו יתרו לא יכל לעמוד ברשעות הזו של

כפיות הטובה כה גדולה, מה עשה קם וברח.

נמשיך הלאה עוד משה רבינו בורח ממדין ומגיע לבאר ומציל את בנות יתרו שוב יתרו לא יכול לעמוד מבלי להכיר טובה, מה הוא מבקש על משה: "ואיו מדוע לא קראתן לו לבוא לאכול לחם..." אחד כזה כאשר יראה ניסים של השם יתברך הוא לא יכול לטייח אותו בכל מיני סיפורים של טבע יש לו לב שומע.

הוסיף רבי שמחה זיסל ברוידא זצ"ל בספר "שם דרך" (ביאורים אות ג'), כי התורה כתבה כאן גם את הטעם למה נקרא גרשום בשם זה, כדי ללחדנו לימוד גדול: הרי בשעה זו בני ישראל ומשה רבינו כבר זכו לנפלאות העצומות של יציאת מצרים, לכל האותות והמופתים של קריעת ים סוף, המן, הבאר, וכל הטוב אשר עשה ה' לישראל ולמשה רבינו, שהם גדולים פי כמה וכמה מנס הצלתו מחרב פרעה וממה שהיה גר בארץ נכריה.

היה אפשר לחשוב שדברים אלו שארעו קודם לכן נחשבים קטנים בעיני משה, ואין בהם עוד חשיבות. בא הכתוב ללמד את גדלותו של משה רבינו, שבמשך כל ימי חייו ביטאו עבורו שמות בניו את עומק משמעותם, בדיוק כפי שהתכוון בשעת נתינתם, וגם עתה בתוך המון הטובות והנפלאות לא נשתכחה התודה והשבח שיש בשמות האלו.

כולנו אמנם יודעים שעל כל דבר קטן צריך להודות לה', ״על ניסיך שבכל יום עמנו, ועל נפלאותיך וטובותיך שבכל עת", וזו גם הסיבה לכך שחלקים רבים מתפילותינו

## פנינים חסידות ברסלב

אָז בַּעַשֵּׂרָת הַדְּבָרוֹת, עַל כֵּן בָּא אָז. (שיש"ק ג- רכו) הָלְשַׁבָּת בְּרָשַׁת "אָאָתַחָּץ", בְּּטוֹתְוֹ טַעַם לָיָה, "יִּחָשׁה שָׁאת הָלְשַׁבָּת בְּרָשַׁת "אָאָתַחָּץ", בְּטוֹתְוֹ טַעַם לָיָה, "יִחָשׁה שָׁאת הַבְּעַבָּרוֹת הַדְּבָרוֹת, עַל כֵּן בָּא אָז. (שיש"ק ג- רכו)

חָפִידִי בֶּרֶסְלָב הָיוּ אוֹסְרִים מַהוּ "ְּקְדְּשָׁה וְטַהֵּרָה"? לָלְסֹד הַרְבֵּה מִשְׁנִיוֹת שֶׁבְּסֵדֶר הֱדָשִׁים וּטְהָרוֹת (שם ה- תמנו).

שׁוֹנִים. נשם ה - תמז)
שׁוֹנִים. נִשׁם ה - תמז)
שׁוֹנִים. נִשׁם ה - תמז)
שׁוֹנִים. נִשׁם ה - תמז)

כגון פסוקי דזימרה, הרבה מברכות קריאת שמע, ואף ברכות תפילת שמונה עשרה, כוללים דברי שבת והודאה על חסדי הקב"ה עמנו. אך מהנהגתו של משה רבינו אנו לחדים לימוד נוסף ותשוב בענין ההודאה לה', כי אפילו כאשר האדם עולה לגדולה ומוקף בחסדים גדולים, מ"מ עליו להמשיך ולהודות גם על הניסים הקטנים כביכול שנעשו עימו לפני כן.

השם יזכנו שנזכה לא לשכוח את הטובות התמידיות הגלויות והנסתרות שהקב"ה סטיב איתנו ותמיד להודות ולפרסם את הטובות.

> **שו"ת של הסד** ע"י בית הוראה "חוט של חסד"

הרה"ג ר' ירון אשכנזי שליט"א ר"כ חושן משפט בישיבת "חוט של חסד" מנהל רוחני ב"קו ההלכה" קו ההלכה הספרדי: 3030

# שאלות שנשאלו בקו ההלכה

## האם סותר לאכול גבינה וטונה ביחד?

בגמרא (פסחים ע"ו עמודא") מבואר שאסור לאכול בשר עם דגים יחד מפני שיש בזה סכנה למחלת הצרעת, ונחלקו הפוסקים (בית יוסף אורח חיים סימן קע"ג ושלחן ערוך יורה דעה סימן פ"ז) האם גם בחלב ודגים יש סכנה או שאין סכנה.

להלכה - האשכנזים מקילים בזה,

ונוהגים לאכול חלב עם דגים (דרכי משה
או'ח סימן קע"ג אות ד'). והספרדים מחמירים
בזה ונמנעים לכתחילה שלא לאכול דגים
בחלב או גבינה. זבחי צדק (סימן פ"ז סעיף
קטן י"ח) ובן איש חי שנה שניה פרשת בהעלותך
אות ט"ו). אבל אם בטעות נתבשלו דגים עם חלב מותר
אף לספרדים לאכול. כמו כן כל החשש הוא רק בדגים
עם חלב או גבינה, אבל בדגים עם חמאה יש להקל אף
לספרדים. הליכות עולם (חלק ז' עמוד כ"ג).

# מה מברכים על צנימים - בורא מיני מזונות או המוציא?

בר<mark>כתם המוציא משום שקודם כל אופים אותם כלחם</mark>

# ורק אחר כך אופים אותם שוב לה

ורק אחר כך אופים אותם שוב להקשותם, אבל אם אופים אותם מלכתחילה והופכים אותם מבצק לצנימים, במקרה זה ברכתם בורא מיני מזועות. (אור לציון חלק ב' פרק מ'ו הלכה י').

לגבי הנחת תפילין - אני שסאלי ושכחתי את התפילין שלי של רבינו תם. יש סישהו שיש לו תפילין והוא יסיני האם אפשר באופן חד פעסי להניח? לא יודעים להתיר את הקשר ולהחזירו.

יש להפוך את התפילין באופן כזה שהקשר יהיה לצד הפניסי והקשירה לצד חוץ ובמקרה זה יוצא שהקשירה היא למטה והבית נמצא למעלה. על פי המבואר בשלחן ערוך (סימן כ"ז סעיף ג') וכן פסק בשו"ת אבני ישפה (חלק ז' סימן א').

צריך לייחד בגדים לכבוד שבת ויום טוב, האם מותר להשתמש בבגדים אלה גם

# לראש חודש וחתונות של חברים?

מדברי מרן הרב עובדיה בחזון עובדיה (שבת א'פרק א') משמע שהעיקר הוא שיהיו לו בגדים מכובדים לשבת ולא כתוב שאסור ללבשם בימי החול כלל, גם בדברי האחרונים [המובאים בס"רס"ב סעיף ב'] משמע שיכול ללבוש את הבגדים בימים חשובים רק שיהיו הבגדים מיוחדים לשבת, אמנם כף החיים (סימן רס"ב סעיף קטן כ"ד) הביא בשם ספר פרי עץ חיים "צריך להיזהר ששום מלבוש מכל מה שלבש בחול אין ראוי ללובשו ביום שבת, ואפי' החלוק של שבת אין ראוי ללובשו בימי החול כלל". ועל כן ראוי להיזהר בזה לכתחילה למי שאפשר.

# בדיני טבילת כלים - האם משטח מזכוכית לחיתוך ירקות או מפצח אגוזים וכדומה טעונים טבילה?

כל כלי שאין רגילות לאכול מתוכו, מעיקר הדין אינו חייב בטבילה, ועל כן נפסק לגבי צלוחית של זכוכית שאין משתמשים בה לשתות אלא רק לאחסון יין, שאין שאין משתמשים בה לשתות אלא רק לאחסון יין, שאין צריך להטבילה. (שו"ת שלמת חיים החדש סימן ש"ז) וכן סכין שמיועד לחיתוך ירקות מעיקר הדין אין צריך טבילה. זבחי צדק (סימן ק"כ סעיף קטן כ"ח). ואם כן הוא הדין לענייננו שאין הכלי מיועד לאכילה אלא לחיתוך ופירוק אינו חייב בטבילה, ומכל מקום ראוי להטבילם בלי ברכה. הליכות עולם (חלק ז' פרשת מטות אות ה' ואות י"א).







# להריח פרי סגן - עדן

באותו לילה, התעקש הרבי חבעלזא שהוא עצמו ישב כל הלילה ליד מיטת חתן נכדתו. לא עזרו כל טענותיה של הרבנית שאין זה לפי כבודו של מרן, הרבי היה תקיף בהחלטתו וכך עשה...

# וחה הסיבה שבגינה התעקש הרבי???

"הלילה אשב אני לשחור על חיטתו של החולה".

הרבנית התנגדה. וכי חסרים אנשים שישבו ליד סיטתו של חתן-נכדתו של הרבי, חוץ מהרבי עצמו?

אבל כ"ק חרן רבי יהושע חבעלזא זי"ע (כ"ג בטבת יום פטירתו) לא אבה לשחוע. הלילה הוא ישב ליד חיטתו של החולה לשחור עליו.

החולה היה הרה"ק רבי יצחק ישעיה מטשעכויב, בן זקוניו של הרה"ק רבי חיים מצאנז, בעל 'דברי חיים'. בעת שהתקשרו הצדיקים ביניהם בקשרי שידוכין, היה ה'דברי חיים' עדיין בחיים, אולם בחודש ניסן תרל"ו נפטר ה'דברי חיים' והחתונה התקיימה כחמש שנים לאחר פטירתו.

רבי יצחק ישעיה, שעדיין היה רך בשנים, ישב בבעלזא סמוך אל שולחן הסבא - מרן מהר"י מבעלזא, ועסק בתורה. באחד היסים הגיע ה'דברי חיים' בחלום אל מחותנו, הרבי סבעלזא, וביקש סמנו שידאג לצמיחתו ועלייתו של בנו הצעיר בתורה.

בעקבות החלום, דאג סרן רבי יהושע סבעלזא לחברותא קבועה בין בנו - כ"ק חרן רבי ישכר-דוב חבעלזא, לבין חתנו רבי יצחק ישעיה.

באחד הימים למדו מרן מהרי"ד ורבי יצחק ישעיה סוגיה בגסרא והתקשו בהבנת דברי התוספות. באותו לילה הגיע ה'דברי חיים' סצאנז בחלום אל רבי ישכר-דוב וביאר לו פשט בהבנת דברי התוספות. אחר על כך אביו - סרן רבי יהושע סבעלזא: 'הרבי סצאנז נגלה בחלום דווקא לבני לבאר לו את דברי התוספות, ולא לבנו - רבי יצחק ישעיה - ספני שהוא מחזיק טובה לבני שהוא לוסד עם בנו סדי יום'...

כאסור לעיל, באחד היסים חלה רבי יצחק ישעיה בעודו אברך צעיר ומחלתו הלכה והכבידה. בני המשפחה ארגנו משמרות בתורנות ליד מיטתו ודאגו לא להשאיר את

גורשנו מבית הכנסת בעוון זלזול כבוד בית כנסת



באותו לילה, התעקש הרבי חבעלזא שהוא עצחו ישב כל הלילה ליד סיטת חתן נכדתו. לא עזרו כל טענותיה של הרבנית שאין זה לפי כבודו של סרן, הרבי היה תקיף בהחלטתו וכך עשה.

בלילה ההוא עלה חומו של רבי יצחק ישעיה עוד ועוד, פניו בערו באדמימות, גופו להט מחום והוא היה בסכנת חיים מוחשית.

לפתע, בשעות הקטנות של הלילה, החל רבי יצחק ישעיה להשמיע קולות כאדם שמריח דבר מה. הוא שאף ונשף אוויר בחוסר הכרה, וגנח ספיו "אה! אה!"

להפתעת הנוכחים שהוזעקו למקום, ראו שמצבו של החולה הוקל ומשעה לשעה נראה שהוטב לו, עד שבבוקר קבעו הרופאים שחלף החשבר ולא נשקפת עוד סכנה לחייו.

למחרת הגיע מרן מהר"י ליד מיטתו של רבי יצחק ישעיה - שכבר חש יותר טוב ומסוגל היה לדבר - ופנה אליו: שמענו בלילה שאתה מריח דבר מה ונהנה מאוד. ספר לנו בבקשה מה אירע?

"חלחתי שאבי הקדוש - בעל 'דברי חיים' הגיע אלי סגן עדן", סיפר החולה הסתאושש. "בידו החזיק אבי פרי. הוא אחר לי ששחע שאני חולה ולכן הביא לי פרי סגן-עדן, ותוך כדי דיבור חתך את הפרי בידיו ונתן לי להריח אותו. עם כל הרחה התחזקתי יותר ויותר, עד שחזרתי להכרה".

שמע מרן מהר"י את דבריו והפטיר לסובבים: "כעת סבינים אתם ספני סה רציתי לשהות לצד סיטתו דווקא - - - "ורהלולה

הצדדים קיבלו כזה תיקון נפלא והיו נעשים כברייה חדשה, ועל ידי זה היו יוצאים מהדין באהבה עם סיקוד ודרך בחיים ולא היו צריכים לחזור לבית הדין לעולם. זה היה טיפול בשורש לפי שורש נשחתו של כל אחד. האווירה בעם ישראל הפכה טובה וחיובית. אהבה ואחווה שלום ורעות שררו במחנה כי "אחת וחשפט שלום שפטו בשעריכם". זה היה באסת פסק שחותך וספסיק את כל הגלים העכורים ומתחיל משהו חדש.

מאמר ראש הישיבה

-המשך

ובנוסף, בני ישראל היו מקבלים ממשה עצה שלימה בבחינת "כולו זרע אסת" ולא עצות נבערות שבסקרה הטוב מעורבות טוב ורע ובמקרה הפחות טוב "אחריתן דרכי מוות".

אלמלא העצה של יתרו היו לנו היום שו"תים או קבצי תשובות ממשה רבינו - כמה הפסיד אותו הדור וכמה הפסדנו כולנו!

## תתחדש כנשר נעוּרַיִכִי

עד כאן דיברנו סבחינת העם, אבל וגם סבחינת משה הייתה כאן טעות עצומה. יתרו כביכול מפחד על משה ואומר לו: "נבול תיבול" - כיצד יעלה על הדעת שחשה שנאחר עליו בגיל חאה ועשרים שנה ש"לא כהתה עינוֹ ולא נס לחה" - האם הוא ינבול כתוצאה מססירות נפש עבור עם ישראל.

גם כאן יתרו לא סבין שהצדיק לא חי חיים גשחיים וכוחותיו אינם כוחות גופניים. הצדיק חי ומתחיה מהקשר שלו עם ה' כמו שכתוב: "וצדיק באמונתו יחיה". הצדיק מקבל כוחות וחיים כתוצאה מעבודת ה', וכל שכן שמקבל כוחות אדירים מהעיסוק שלו עם צאן סרעיתו. הוא רק סתעלה וסחכים גדל וצוסח עולה ומתעלה, כי "מתלמידי יותר מכולם".

אתה אוסר לו "עבול תיבול"?! תגיד לו "צסוח תצסח וגדול תגדל"!

אז מה תגידו: "לכאורה משה רבינו בעצמו מסכים עם יתרו ומקבל את עצתו..."? נכון, אבל אין מכך ראיה לכלום, כמו שגם את רעיון המרגלים משה מקבל, ובכל זאת סוכיח את בני ישראל על היוזסה שלהם. ואכן בספר דברים שהוא ספר התוכחה של חשה לבני ישראל לפני חותו, התוכחה הראשונה שלו היא על עניין השופטים. וגם בספר שחואל העם חבקש סשסואל הנביא סלר ושסואל ססנה להם סלר, אבל שמואל סביו שהם טועים בזה סאוד וסוכיח אותם על כר וגם ה' רואה בכר מאיסה במלכות ה'.

אנחנו רוצים להכיו את עצסנו לגאולה השליסה, והגאולה תבוא כשעם ישראל ידרשו את הסנהיג האחחי ללא פעירות:

וביקשו את ה' אלוקיהם ואת דוד סלכם. ובא לציון גואל וחשיח צדקנו הוא ישפוט אותנו כחו שכתוב "ושפט בצדק דלים", בסהרה ביסינו אסן.

בברכת שבת שלום וחבורך







# שלום הבית שלי הרב שלום ארוש שליט"א



הסדרה לשלום הבית מאת הרב שלום ארוש 052-2240696



## לדבר על הדיבור

זה דבר נורא. אדם עשה סצוות נפלאות, והוא לא יכול לקבל את שכרן, עד שיתקן את סה שקילקל בין אדם לחברו. וזה דבר שצריך לזעזע ולעורר כל אחד ואחת להתחיל לעבוד על הפה! שידעו, שגם אם הם יעשו את כל המצוות הכי חשובות בעולם, אם הם יעברו על בין אדם לחברו, הם יהיו בבעיה.

> והעיקר זו העבודה על הפה, כי אומנם יתכן שאדם יעבור על "בין אדם לחבירו" באופן אחר, שלא על ידי דיבור פיו, כגון שיעבור על גזל וכד', אבל בדיבור הפה יש נקודת תורפה שאין בדברים אחרים, שהאדם לא שם לב לפעולה של הדיבור שלו. והוא בטוח שהכל בסדר אצלו, ושהוא לא עושה שום רע, שהרי לא גוב ולא גזל ולא רצח וכו'.

אך הוא אינו סבין, שבדיבור קטן הוא יכול בלי חשים לפגוע בציפור נפשו של השני. ולא צריך הרבה, גם אם רק סוכיחים אדם בצורה לא נכונה, זה כבר סחליש את נשסתו של אותו אדם, וכל שכן אם מבזים אותו ופוגעים בו ממש. ולזה בני אדם לא שמים לב, וחושבים שאם הם לא גונבים או לא עושים רעות בפירוש, וגם עושים טובות גדולות לשני, אז - הם בסדר בין אדם לחבירו.

כל המעשים הטובים ביותר, לא יכפרו לאדם על סה שפגע בדיבור פיו. כי האדם שנפגע סדיבורו של חבירו, הולך שבור ומאבד את הביטחון העצמי, ולפעמים סאבד את הכוח להצליח בחיים. ואיך אפשר לתקן דבר כזה? ועל זה אסר שלסה הסלך ע"ה: סוות וחיים ביד הלשון - הן המוות והחיים של האנשים שסביבך, שבדיבור פיך אתה יכול להסית אותם ח"ו, על ידי שתפגע בנפשם, תהרוס את נפשם וכו', או אם

תזכה, תוכל להחיות אותם בדברי עידוד וחיזוק ואהבה ותפילה וכו'. והן - המוות והחיים שלך, שאם לא תשסור את פיך, ותפגע בבני אדם, אתה הסתבכת - בלשון המעטה. ואם תשמור את פיך ולא תפגע בשום אדם, אלא אדרבה, תעודד ותנחם וכו' - אתה תזכה לחיים בעולם הזה ובגן עדן ובעולם הבא.

כל אדם צריך להתעורר ולעבוד על הדיבור, שבחשך תקופה מסוימת יעשה את כל ההתבודדות, מהדקה הראשונה של ההתבודדות ועד הדקה האחרונה, רק על הדיבור. וישים אל ליבו שיש אוזן שומעת, וילמד לחשוב לפני כל דיבור שמוציא מפיו: האם זה ימצא חן בעיני ה', שיאסר אותו, או לא? האם יש בזה שבח לה' או אין בזה שבח? האם אני מחזק בדיבור הזה את השני או פוגע בו ח"ו? ויבקש הרבה מה' שיעזור

לו לשמור על פיו.

כי העיקר זה להבא, שכל אדם שקורא דברים אלו, יעשה תפילות על גבי תפילות, ויתקן את עצמו בפיו, באופן שהוא לא יפגע יותר בשום אדם בחיים שלו. וכל סה שכבר עשה ופגע עד היום, יתפלל ויבקש סה', שירחם עליו וייתן בליבם של כל אלו שנפגעו מסנו בכל ימי חייו, שימחלו לו. ויבקש שירחם עליו הבורא ויסובב סיבות, שיפגוש את אותם בני אדם ויפייס אותם, וגם ישתדל לעסוק בהפצה הרבה. כי ההפצה היא הדרך הגדולה ביותר לכפר על ידה על עוונות שבין אדם לחבירו. ויתפלל על זה, שכל הספרים והדיסקים שחפיץ יגיעו לידי אותם אנשים שעשה להם רעה, וכך יעשה להם טובה רוחנית גדולה, שיכפר לו על הרעה.

ותדעו, שברגע שאדם מקבל על עצמו ומתחיל לעבוד על פיו ועל לשונו להבא, וגם סתפלל על העבר, אז ה' עוזר לו לתקן גם את סה שהיה, ועל זה העיד בפני יהודי אחד, שסיפר לי שפעם חילקנו דף עם תפילה, שבה חבקשים שייתן הבורא בליבם של כל חי שנפגע ססנו שיסחל לו וכו', ואסר שהתפלל את התפילה כל יום בחשך כחה חודשים, ופגש את כל האנשים שהוא פגע בהם, בניסים ממש, ופייס את כולם. זה כוחה של תפילה. לכן נביא כאן בשבוע הבא תפילה זו, וכל איש ואשה יראו לומר אותה הרבה.



# לאורם נלן

הרה"ק ר' ישראל מסלנט זיע"א כ"ה שבט

הגליון את צלם דמות תבניתו" (אור ישראל 120)

אור ישראי

סיפר הרב כהנסן פעם נשא רבי ישראל בישיבתו פלפול עסוק, ותור כדי הדרשה קם אחד מהלומדים והקשה קושיא חמורה שהפריכה את כל המהלך של השיעור, על אתר עזב רבי ישראל את הדוכן והודה לבחור, אך גילה רבי ישראל אחר כך כי היו לו חחישה תירוצים לדחות את דברי המקשה, ושהיו ללא ספק סתקבלות על דעתו של הסקשה, אבל בלבו ידע שאינם לאסיתה של תורה, ולכן כבשם בקרבו, אך מצד שני חשב אולי מחמת כבוד התורה, שאח"כ ישסר השפעתו על הישיבה, ראוי שכו יאסרם, אבל רבי ישראל גער בעצמו- ואת הגערה הזאת שמעו גם התלמידים מסביב- וכה זעק לעצמו- "ישראל האמת תאסר!" ובפעותו אל השואל אסר: הצדק עסכם!

בימיו האחרונים התגורר בפאריז ופעל שם רבות לחיזומה של היהדות. בדרכו חזרה חפריז להורנה התעכר בהניסברג. שם נחלש מאוד. ובערב שבת ציווה לסארחו כי אם יחלה בשבת אזי לא יחלל בעבורו את השבת, רבי ישראל הסביר וניסה כי סאחר והינו גזלו ורגסרא (סנהדריו נ"ז.) נאחר כי גזלן לא מצילים אותו אם הוא נמצא בסכנת נפשות. בעל הבית תסה על הרב ושאלו: "סדוע סחשיב הרב עצסו כגזלן?" השיב לו רבי ישראל: "אנשים חושבים כי צדיק אני, ולכו תוסכים בי, בעוד שבאסת אין בי לא צדקות ולא קדושה, ולכן חי אנוכי סן הגזל". בעל הבית בחששו חשב כי אכן יחלה הרב בשבת וא"כ חה יעשה. בצר לו פנה אל חחותנו בבי אלחנו בבה של הוכנה רבי אלחען השיב לו כי למרות דבריו של רבי ישראל קיים חיוב לחלל שבת עבורו אם יסתכן. בסופו של דבר לא היתה הבעיה מכיווו שרבי ישראל לא נחלה בשרח. וכה בחוצאי שבח נחלה ובערב שבת שלאחר מכן נחלה ויגוע ויאסף אל עמיו, בכ"ה שבט

תלמידיו הוציאו לאור דררי תורתו ומאמריו רשם אור ישראל. זכותו וזכות תורתו הקדושה יהיו לנו לסגן וצינה עדי ביאת גואל אכי"ר.

."תרמ"ג, והוא בן ע"ג שנה. ובכך נתקיים בו "רצון יראיו יעשה".

ר' ישראל נולד בשנת תק"ע, בליטא. לאביו ר' זאב בן אריה היה תלמיד חכם גדול, בעל מחבר הגהות בן אריה על הש"ס והרסב"ם ורב אב"ד של העיירות גולדינגו וטלז.

אביו רבי זאב היה מרביץ בצעירותו תורה לילדים, ובתוכם ליסד גם את בנו. כישרונותיו של הבן היו סופלאים, וכבר בגיל 10 דרש פלפולים חריפים רפוי ההל הלוחדים רגיל 12 ערר ללמוד אצל הגאון ר' צבי ברוידא זצ"ל שהתפרסם בשכלו הישר, בעחקנותו ובפשטותו.

היה בחחו גדול על הבביות והשתדל לעזור להם בכל כוחו ופשו וסאודו, אגדות רבות וסיפורים רבים סתהלכים אודות אישיותו המוסרית ורבים מהם שימשו דוגמא ומופת לאהבת ישראל.

> רבי ישראל הנהיג את שיטת המוסר ואף יסד לו ביהמ"ד ללימוד שיטת המוסר, בו היו הוגים התלמידים בספרי מוסר כמסילת ישרים, חובת הלבבות. תהוו סידת הנפש ועוד.

רבי ישראל השמיע שיעוריו המוחריים מדי יום ביומו. נהרו אליו מאות בחורים, גדולי תורה ויראה. ביתו נעשה מרכז לליסוד יראת שסים ואהבת הבריות, טוהר הסידות וכבוד הזולת. הזהיר ושהד על ניהול חשא וחתו באחונה, על ליחוד מקצוע ומידות ועל מידות ומשקלות של צדק.

אין לנו תמונת מראת הוד פניו. תלמידו הגאון ר' יצחק בלאזר זצ"ל מתאר קלסתר פניו :"עליו נתקיים 'וראו כל עסי הארץ כי שם ה' נקרא עליך ויראו מסך'. דמותו ותארו וזיו קלסתר פניו היה נורא מאד, עם אשר ה' ית"ש חלק לו מתנת החן והיופי כי היה יפה תואר מאד, עם זה חכמתו ויראתו האירה את פניו הטהור באור פני מלך חיים, וביחוד בעת אשר העמיק מחשבתו באיזה ענין, אם בתורה או ביראת ה' כמעט התפשטה נפשו סגשמיותה והיו פניו המהוכות בועבות בלבת אש והיה אז תואבו בחלאב ה' עורא מאד, עד אשר חרדו סגשת אליו. ומי שלא ראה בעיניו אי אפשר להיות לו ציור בזה, כי רוח אלקי היה שפוך על פניו וכצאת השמש בגבורה. הוא לא הניח מעולם לצייר אומן לצייר על פני





# שו"ת אקטואלי השאלות שלכם, התשובות של הרב

# האם יש סיכוי להתרפאות מסוכרת נעורים? ועצה טובה לזיווג שמתעכב

שאלה: הבן שלנו סובל מסכרת נעורים, אנחנו מטפלים בו כבר שנה באופן טבעי ובלי תרופות. אנחו מחכים שזה יעבור, ומבקשים מכבוד הרב איזו שהיא עצה על סנת לזרז את העניינים.

תשובה: ראשית ברכותי לרפואתו השלימה בכלל חולי ישראל.

העצה - חוק התודה! זו העצה. וגם הילד בעצמו שישתדל להגיד לה' בכל יום תודה בשפה שלו. ולפחות שישתדל להגיד בכל יום 8 פעמים מזמור לתודה, לפחות אם הוא לא יכול לעשות את הרבע שעה התבודדות שלפחות יגיד את ה8 פעמים מזמור לתודה. ואמירת "מזמור לתודה" 8 פעמים - זה לבד מחולל ניסים! עצם זה שאומרים 8 פעמים מזמור לתודה בכל יום זה לבד כבר מחולל ניסים.

עצה נוספת וחשובה לא פחות, ללמוד את הספר 'אסרתי תודה ונושעתי' על שולחן השבת, ובכל סעודה לספר סיפור מהספר. כך שהילד ישמע סיפורים על הכח שיש באסירת התודה, ויתחזק גם הוא להגיד תודה לה' יתברך בשפה הפשוטה שלו.

יש סיפור מאוד מחזק על משפחה, שהבת שלהם סבלה מאוד מהחברות שלה בבית הספר, באופן שהיה כבר כמעט בלתי נסבל. היא הייתה חוזרת בכל יום מבית הספר לבית ובוכה. וההורים עמדו חסרי אונים ולא ידעו מה לעשות.

האבא, שהוא תלחיד שלי, היה נוהג בכל שבת, לקרוא לילדים מהספר 'אמרתי תודה ונושעתי', סיפור אחד של תודה בכל סעודה מסעודות השבת.

באחת הפעמים, הילדה המדוברת הקשיבה והחליטה שגם היא תתחזק לומר תודה על הסבל שהיא עוברת בבית הספר עם החברות. וכך היא עשתה, מצאה פינה שקטה בבית, ושם, במשך עשר דקות, היא אמרה תודה לה' יתברך, על כל הסבל שהיא עברה, ועל כל העגמת עפש וסיימה במזמור לתודה.

למחרת, ביום ראשון, כך הילדה סיפרה, היא באה לבית הספר, וממש כמו בחלום, כל החברות שהיו מצערות אותה התהפכו לגמרי, והחלו מפייסות אותה! מהר מאוד היא מצאה את עצמה מקובלת בחברה, וכבר הייתה ממש שמחה ללכת לבית הספר.

לכן גם לכם אני ממליץ לעשות כך, ולקרוא בכל סעודה מסעודות השבת, בכל פעם סיפור אחר מהספר 'אמרתי תודה ונושעתי', ובעזרת ה' גם אתם וגם הילד, תתחזקו באמירת התודה, ותראו ניסים וישועות מעל הטבע אמן כן יהי רצון. כמובן נשמח שתשלחו אלינו את סיפור הישועה שנפרסם לזיכוי הרבים.

שאלה: ברוך השם זכיתי לעשות את החוק של התודה במשך תקופה, והחלמתי ממחשבות כפיתיות, מהם סבלתי במשך שנים. עכשיו אני עושה כבר מעל שנה את החוק של התודה על

זיווג ועדיין לא רואה שום כיוון. כבוד הרב, מה עוד ניתן לעשות?

תשובה: קודם כל אני סאוד שמח לשמוע שעשית את החוק של התודה, וברוך ה' גם ראית תוצאות, ואתה בריא.

בנוגע לחוק שאתה עושה כעת על זיווג, יתכן שצריך הכוונה כדי שתתבודד בצורה נכונה.

אתה צריך להגיד לקב"ה: "רבונו של עולם, הרי אתה רוצה שיהיה לי זיווג, כי אתה אבא שלי, ואין אבא שלא רוצה שיהיה לי דיווג, כי אתה אבא שלי, ואין אבא שלא דיווג. אני יודע שאתה אוהב אותי, ומה שעד היום התעכב לי ולא נתת לי את הזיווג, גם אחרי שעשיתי את החוק של התודה כבר מעל לשנה, זה בטוח טוב, ולא רק טוב אלא הכי טוב. לכן אני אומר לך תודה מכל הלב על כל מה שעבר עליי עד הרגע הזה, כי אני יודע שאתה אבא שלי ואתה אוהב אותי, ועושה איתי רק טוב! תודה!".

בשלב השני, אומרים לקב"ה: "...גם אם תחליט להמשיך לעכב לי את הזיווג, אני גם רוצה שיתעכב לי! כי אני יודע שאתה אבא שלי ועושה איתי רק טוב! תמיד! ולכן כל זמן שתחליט שיתעכב לי הזיווג, אני מרוצה, ויודע שזה הכי טוב, וכבר מעכשיו אני אומר לך תודה!".

ושלא תבין לא נכון, ה' רוצה שיהיה לך זיווג! רק שעכשיו בינתיים הוא רוצה שקצת יתעכב לך.

ולמה? את זה מבררים בשלב השלישי.

אומרים לקב"ה: "...בכל אופן, הרי אתה רוצה שיהיה לי זיווג, ואתה גם יכול לתת לי זיווג הרגע הזה, ויש לך צער שאין לי זיווג, ואתה תשמח שיהיה לי זיווג.

ואני? ודאי שאני רוצה שיהיה לי זיווג.

אם כן, מה הבעיה? למה אתה לא נותן לי? אלא שחייבים לומר שהעיכוב הוא מצידי! שאצלי יש איזו נקודה שמפריעה, ובשבילה מתעכב לי.

אולי אני צריך להגיד בכל יום תיקון הכללי, לתקן סה שפגסתי?

אולי אני צריך ללמוד את הספר 'בגן השלום'?..."

תמיד אני אומר שעד שאדם לא לומד את הספר 'בגן השלום' בעיון אין לו דעת לקבל את הזיווג שלו משמיים. לכן אם עדיין לא למדת את הספר 'בגן השלום'? אז מעכשיו תתחיל ללמוד את הספר בעיון.

"...אולי חסרות לי עוד תודות, או אולי עוד תפילות...", כי לא מספיק שאדם יגיד רק תודה, תודה אומרים בשביל לא לפול מהאמונה שמה שה' עושה זה הכי טוב אבל תמיד צריכים גם להתפלל, לבנות כלים לקבל בהם את השפע. צריכים לבקש, שה' ייתן לך זיווג, בחורה שהיא בריאה בגוף בנפש בשכל, בת בנים ולא עקרה, וגם שאתה תהיה בן בנים ולא עקר. וכו'.

ויהי רצון, שה' יאיר לך, ותזכה להשלים את החסר ולזכות בזיווג טוב ומוצלח עוד השנה אמן כן יהי רצון.



שאלות ותשובות

ניתן לשלוח שאלות במייל me5812210@gmail.com או כמסרון לנייד: 052-6672221







# ישועות ורפואות

לפני שלוש שנים חליתי במחלת הלוקמייה ל"ע, חבר מנהריה העביר לי דרככם את הספר של הרב שלום ארוש שליט"א "ה' רופאיך" קיבלתי את הספר כמיים חיים על נפש עייפה.

הספר דיבר ממש אלי, אל המצב בו הייתי שרוי, הוא חיזק אותי בגוף ונפש, ספר מחזק ומלווה בתפילות וסייע לי מאוד,

> החיה אותי ונתן לי כוחות של התחדשות. הרגשתי מחש כמו שכתוב בגמ' מסכת ברכות: "יהב לי ידך". משמים הושיטו לי יד של חיזוק וישועה.

עברתי תקופה לא קלה בלשון המעטה, ייסורים טלטולים, כסא גלגלים ועוד', אך ידעתי שאת האמונה לא עוזבים, לא מרפים.

החלק הכי חשוב הוא שהתחזקתי שנפשי ורוחי וזה נתן לי כוח להמשיך לחיות עם המצב שבחסדי ה' השתפר

אז חשבתי לעצמי: "באסונה-תתחזק תתרפא-תחזק".

את מצבי הקיים ניצלתי לזיכוי הרבים, כשראיתי עד כסה הספר היקר הזה חיזק אותי, ועל הדרך התוודעתי על עוד ספרים של הרב ארוש שליט"א מחזקים ומעודדים.

החלטתי לצאת לססע הפצה בסחלקות הקשות בבתי

החולים, אותם לצערי הרב הכרתי די טוב. . .

למזלי הרב אמנם הרופאים לא הסכימו לחלק מזון ושתיה עקב מצב הנגיף, אבל את החוברות והספרים הסכימו לי לחלק.

כך, זכיתי לחזק את המטופלים, לעודד את רוחם ולחלק להם ספרים וחוברות של הרב ארוש שליט"א שהם ממש

רפואה וחיים לנפש רוח וגוף.

בנוסף יש את ברכת אשר יצר עם תפילה ופרוש של הרב, גם אותו חילקתי לאנשים שקיבלו על עצסם לברך את הברכה הזו. שהיא ממש סגולה בדוקה לרפואה וישועה.

רציתי לחזק את ידכם שתמשיכו במפעל צדקה והחסד שלכם, להחיות נפשות שבורים ורצוצים.

הספרים המחזקים החוברות המעודדות ממש משיבות נפש כל חי.

"לא מפחד מכלום רק מאמין שהכל לטובה!"

תודה לך השם יתברך על כל החסד שאתה עושה איתנו".

תודה גם לכם על כל העשייה, לתורסים ולכל העוסקים במלאכת הקודש, מחזק את ידכם.

עלו והצליחו!











רוצה לזכות בפרס? שלח לנו סיפור תודה בעל תוכן ייחודי ותזכה בפרס ללא הגרלה al5308000@gmail.com | 02-5812252



שולחת לכם את סיפורי בעקבות המדור המיוחד הזה של פינת סיפורי תודה.

במשך כמה חודשים עבדתי על בניית ערכה גדולה סאוד שיוצרת מעין בית משחקים קטן. פרוייקט סאתגר הדורש סבלעות רבה. הייתי לקראת סיום הבניה כשלפתע שסתי לב שחסר לי את אחד החלקים החשובים ביותר בערכה!

> בלעדי החלק החשוב הזה יאבדו החון שעות עבודה וירדו לטחיון ושלא נדבר על ערכו הכספי של הערכה...

התחלתי לחפש בכל מקום אפשרי ואחר כך גם במקומות לא אפשריים אבל אין זכר לחלק. בהתחלה נכנס בליבי כעס בלי לדעת על סה ועל סי, פשוט זה היתה תגובה ראשונית, אבל אז חזרתי לעצמי ואסרתי: "ה' אתה סנהיג את העולם ומסובב את כל הסיבות, אתה החלטת שיהיה חסר לי חלק ואני מודה לך על כך כי אני בטוחה שזה לטובתי". התחלתי להודות לה' בשפה הפשוטה שלי.

אלא שאז, תור כדי החיפושים נפלתי ומחש

כאבה לי הרגל. לקחתי הפסקה מהחיפושים ולא הבנתי מה זה בדיוק הנפילה הזאת באמצע החיפוש ואסירת התודה. סדוע דווקא עכשיו הייתי חייבת ליפול? אבל אז חזרתי בי ואסרתי: "ה' תודה לך שופלתי כואבת לי הרגל אבל אני יודעת שאתה

רק רוצה בטובתי".

לפתע הבזיקה בראשי מחשבה, הרי כעת איני יכולה ללכת בגלל הכאבים אבל לזחול אני יכולה, אולי זה סימן משסיים שהחלק האבוד נסצא איפה שהוא על הרצפה?

זחלתי בכל הבית ותאסינו או לא אבל אחרי כמה חיפושים החלק האבוד היה בידי ויצירת הסופת הושלסה...

אני חייבת לציין דבר פלאי סיד אחרי שסצאתי את החלק האבוד הכאבים נעלמו כלא היו!

אסרתי תודה וקיבלתי 2 ישועות סיד...

מאת: ב.ח לרגר. ירושלים



פתרונות יש לשלוח למייל

al5308000@gmail.com או לפקס: 02-5812252

ילדון הידודון

שאלה: מהמדרגות שהן מעלות, קל וחומר חשוב לסדנו המלמד רבות על ההתייחסות לחבר. תשובה פרשת וארא:לוי ונכדו עסרם חיו שניהם 137

זוכה פרשת וארא: ישראל מאיר ארגמן, מבוא חורון.

al5308000@gmail.com | 02-5812252

שנים (שמות ו טז, כ)

מדור ילדים שעשועון מגוון

יש לציין שם מלא, כתובת מלאה וטלפון

# רז מרמז

פתרו את הרמזים וכיתבו את התשובות בקווים לפי כמות האותיות אם פתרתם נכונה יצא לכם מילים הקשורות לפרשת יתרו























ההקשר לפרשה

זוכה פרשת וארא: ישראלחי מאור, נתניה











הרב אבוחצירא- יועץ, מאבחן ומטפל לייעוץ טלפוני ללא תשלום בימים ג' - ד' משעה 10-8 בערב נייד: 054-8434435

# סמכות הורית ומשמעת פרק טז'

בשבוע שעבר, ניתחנו בע"ה את ההתנהגות של שרהל'ה. ילדה בת ארבע שחשחקת עם כל דבר שעובר תחת ידיה, ובד"כ בסוף נהרס.

כאשר צועקים עליה, היא נפגעת, נשכבת על הריצפה וכשראשה טסוו ביו ידיה היא עוברת לסדרת בכי וצרחות, כל מס' דקות הטונים שלה עולים ואיתם גם העצבים ותגובתם של ההורים...

> מקרה מעין זה, מצריך בוודאי פנייה לאיש מקצוע ותהליך טיפול מסודר.

## ניתוח הבעיה של שרהל'ה

1. סקרנות- שרהל'ה סגלה עולם חדש ומסתורי בתוך המערכת ולכן היא משחקת

2. חוסר משמעת- אומרים לשרהל'ה כמה פעמים, אבל היא סצפצפת.

3. פינוק- שרהל'ה ספונקת, כנראה שאינה רגילה ואף מסרבת לשמוע את המושג "לא".

4. התסודדות- שרהל'ה סתקשה להתסודד עם קבלת חבות ועם בעלי חחבות

בשבוע שעבר, ניתחנו כל אחד מהסעיפים הנ"ל וחשוב לקרוא ע"ח ליצור רצף.

## עם מה מתחילים?

"דוגמא אישית" היא התחלה מצוינת, שהרי ילדים לומדים התנהגות, ע"י התבוננות בהורים. התנהגות טובה מצידנו תהווה דוגמה למופת לילדים. אנו ניצור רושם חזק יותר על הילד אם הוא יראה אותנו מתמודדים "בנחת" עם מצבי לחץ, ולא אם רק "אוסרים לו" לשלוט בעצסו בזסן משבר או כאשר הוא מרגיש לחוץ ומאוים.

אח"כ כחובן "סור מרע" ע"י שיחות. "בסדר, לא מקובל עליך שמעירים לך "לא בעדינות", אבל אני לא אאפשר לך להשתולל על הרצפה ולצרוח".

הזכרנו שכדי להצליח צריך להיות "הוגנים": לדעת לדרוש מהילד את מה שהוא יכול, במידה ויש לנו ספק שמא הילד לא יוכל לעמוד במשימה, ננסה לוותר עליה או נבצע עידון-דהיינו נרכך את המשימה כדי שתהיה קלה יותר לילד. בד בבד כאשר נהיה נחושים בהחלטות ועקביים בביצועם הילד ילסד שאין לו אפשרות להתחסק ואט אט יבצע את דרישותינו- ההורים.

## פרגון הוא חלק בלתי נפרד ס"שיחות ההסברה"

"שיחות הסברה" הם א.ב בחינוך ודיברנו עליהם רבות.

בו בזמו שאנו סבהירים לילדים מה תהיינה התוצאות למעשים רעים, בל נשכח להעניק עידוד ופרסים על התנהגות טובה.

חינוך אינו רק ענישה, חובה עלינו לשים לב ולזהות גם התנהגות טובה ולעודד אותה.

כאשר "נעצים" את הילד ונגלה בו את הנקודות הטובות שבו, נוכיח לו כי הוא "שווה" ויכול להצליח, תהיה בו האסונה בעצסו והוא יקבל סוטיבציה

לדוגמה, כאשר שרהל'ה התמודדה עם תסכול ועברה אותו "די בהצלחה", נפרגו לה ונספר לכולם עד כמה היה קשה לה, והיא התאסצה והתגברה ועכשיו היא חצליחה וה' אוהר אוחה והיא הילדה הכי טובה.

תשבחו אותה ותוכיחו לה כמה אתם גאים בה וכו' וכו' נזכור שפרגון אסיתי הוא הרבה יותר יעיל מאשר הענשת הילד על התנהגות הפוכה.

### חביבה חנובילים

הורים רבים ישאלו: "התייחסות כמו המתוארת לעיל, תעזור לילד בגיל 4 שיכול להבין שהמערכת תתקלקל במידה והוא יפרק אותה,

אך מה צריכה להיות ההתייחסות לילד בגיל שנה, שנתיים. כאשר הוא "נהנה" לשבור חפצים שהוא מוצא?!

תשובה: עלינו לדעת, שילדים בגילאים אלו מטבעם הם סקרניים, ובמידה ונדרש לאסור עליהם את ההתעסקות עם כל חפץ בפני עצמו, אנו נגיע מהר מאוד לכעס ומריבות, לכו הדרר הטובה ביותר היא לסנוע מהם את הפיתויים.

נארגן את הבית שסביבת הילד תהיה סטרילית ונטולת גישה לחפצים שבירים כמו מכשירי חשמל, אגרטלים וכדו'.

כאשר הילד ניגש באופן ספתיע לחפץ שאין ברצוננו שיגע בו, נאסר לו ברוגע ובתקיפות "לא! אני לא סרשה לגעת ב...", ותבצעו "הרחקה סזירת האירוע" ע"י לקיחת הילד מאזור החפץ או ע"י משיכת תשומת ליבו לפעילות רצויה אחרת. כאשר אתם שסים לב שיש לו עניין סיוחד להתעסק עם החפץ, הפתרון הטוב ביותר הוא: להעלים אותו מסביבתו. אם נשאיר חפצים באזור, ונעיר ונלחם בילד כל הזמן, הוא פשוט יהיה ילד מדוכא ואומלל.

בוודאי איסור וטעות איוסה היא לצעוק או להכות בגיל זה. תינוקות כמעט ואינם יכולים לקשר בין אופן התנהגותם לבין ענישה פיזית, הם רק יחושו בכאב של הסכה ולא ילמדו מזה כלום.

# בדיחות הדעת

גוי חוזר חולה מחו"ל ומתאשפז בבידוד בבית החולים. אחרי בדיקות, הרופא בא אליו בחליפה אטומה ומסיכת חמצן ואומר לו: "תשמע, נדבקת בסוטציה סאוד סדבקת".

'אוי ואבוי", אוסר הבחור, אז סה נעשה?" אוסר הרופא: "מהיום תאכל רק גבינה צהובה, פנקייק, . פסטרסה, סלוואח ופיתות"

וזה ירפא אותי?", שואל הבחור. "האסת שלא", . נאנח הרופא, "אבל זה האוכל היחיד שנכנס בחריץ מתחת לדלת"...

העלון מוקדש להצלחת תמר בת מננה לזיווג הגון. נטלי בת זיוה וגבי בן סילביה לבנות בית נאמן \*\*\*\*\*\* להקדשת העלון: 02-5308000

### פינת התבוננות

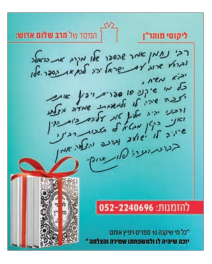
ישנו דבר נוסף חיוני וחינוכי ביותר שפעמים מחוסר שימת לב אנחנו סדלגים עליו, והוא "ישוב הדעת" או בסילים אחרות "התבוננות". פעמים רבות אנחנו מסכמים את ה"חינוך" בעונש וגמרנו.

וחבל, כי אנחנו לא מסצים את ההבנה אצל הילד, מה לא היה בסדר בהתנהגותו. לכן בכל בית חשוב לעשות "פינת התבוננות" זה לא איזה בית כלא עם סורגים, או פינת ענישה. זה אפילו יכול להיות סקום נחסד וסקושט, ותכליתו "מקום חשיבה" שבו הילד יעצור ממרוץ החיים ויחשוב מדוע התנהגותו אינה מקובלת.

בכל פעם שתהיה "תקרית" נעצור הכל, נשוחח על מה שהיה בקצרה ונוביל את הילד לפינת ההתבוננות, בגיל קטן זה יכול להיות על השיש, או בכסא המטבח, נהיה עם הילד לדקה או שתיים על סנת שיירגע. הוא לא נשאר שם לבד, כשראינו שהוא רגוע. נשחרר אותו.

בגיל 6 ומעלה, סיקום "פינת ההתבוננות" צריך להיות נטול הסחי דעת וכזה שיגרום לילד לחשוב על התנהגותו, חשוב לקשט אותו, ולתלות בו אסרות ופסוקי עידוד, כסו: "ה' תסיד אוהב אותי", "אני ילד טוב", "אין יאוש בעולם כלל" "תסיד אפשר להתחיל מהתחלה" וכדו'

אל תשכחו את משך הזמן הנכון לשימוש ב"פינת ההתבוננות" ישנם 2 אפשרויות, או חצי דקה לכל שנה אז לילד בגיל 6, נקציב 3 דקות או עד לשלב שהילד נרגע, מקום זה הוא גם מצויין ללימוד שליטה עצמית והתבודדות.











# מאמר ראש הישיבה

# שווה את כל הזמן שבעולם

# לא הכול בקליק

אף אחד מאתנו לא אוהב תורים ורשימות המתנה. בפרט בדור שלנו, דור האינסטנט, שבו אנו מצפים לקבל כל דבר במהירות הבזק וכל עיכוב קטנטן מוציא אותנו מדעתנו. כל העולם הולך לכיוון של עולם ללא תורים. בחלק מרשתות השיווק אפשר לערוך קניות ללא עמידה בתור. אפילו לדבר בטלפון לא רוצים, אין זמן, רוצים לקבל כל דבר ב"קליק".

אבל תסכימו אתי שיש הרבה דברים שהייתם מוכנים לחכות להם הרבה מאוד זמן. אתה יכול ללכת לרופא בקופת חולים שכונתית כמעט בלי תור, אבל אם מדובר בבעיה רפואית חמורה המצריכה החלטה כבדת משקל לא עלינו - תהיה מוכן לחכות לרופא מומחה בעל שם עולמי גם כמה חודשים ואפילו שנה, ואם צריך תיסע גם לסוף העולם לשם כך. אם יאמרו לך שאם תמתין תקבל דירה חדשה בחינם - אין ספק שתהיה מוכן להמתין ככל שיידרש.

## משפט זה לא דבר קטן

ובדיוק בנקודה הזאת טעה יתרו. יתרו הציע למשה למנות שופטים כי יתרו ראה במשפט בני ישראל "דבר קטן", מעין בירוקרטיה מרגיזה, מטרד שכל אחד רוצה להיפטר ממנו מהר ככל האפשר. על פי זה ההמתנה למשפט אצל משה בלבד מהבוקר עד הערב אכן מייגעת ומורטת עצבים. מה יותר טבעי מלפזר את העומס הגדול על פני מערכת משפט מסועפת, דבר שֶׁיָּבֶל, לדעת יתרו, הן על משה והן על העם.

אבל יתרו לא הבין את הערך האינסופי שיש בעסידה לפני משה: "כי יבוא אלי העם לדרוש אלוקים". מי שבא

לפני משה, מתחבר ממש עם השכינה ומקבל הוראות כמו מפי הקדוש ברוך הוא בעצמו. פגישה עם משה היא לא שיחה עם מוקד שירות לקוחות. לא ולא! הפגישה עם משה היא אירוע מדהים שמשנה את הבן אדם והופך אותו לאיש אחר ועוסר בו כוחות וחיים.

כאשר באים לדין תורה אצל משה - הצדיק לא מנסה לפתור רק את הסכסוך הנקודתי, אלא הוא פותר את הבעיה מהשורש. הוא לא רק אומר להם מי צודק ומי אינו צודק, אלא נותן לבעלי הדין דרך ותיקון לעבודת המידות. הוא נותן להם אמונה ויראת שמיים ואהבת ה' - שיעלו אותם על מסלול אחר בחיים וימנעו מהם הרבה מאוד סכסוכים ומריבות בהמשך.

## כישלון במבחן

כל מי שראה את פניו של הרב עובדיה יוסף או הרבי מלובביץ' וכל שכן אם זכה לדבר אתם או לקבל מהם חיוך אוהב - לא ישכח את זה כל החיים שלו. לראות חיור אוהב - לא ישכח את זה כל החיים שלו. לראות יהודי פשוט בא בימים שזכה לראות את ה"חפץ חיים" - זה דבר מרגש מאין כמוהו, לראות עיניים שראו את גדול הדור. אז מה נאמר על משה רביע? הלוואי והלוואי שהיינו יכולים לעמוד ולו לרגע אחד לפני משה רביע! שווה לחכות כל החיים וכל הזמן שבעולם כדי לעמוד לפני משה.

העובדה שבני ישראל קיבלו את הדברים בשוויון נפש ולא התקוממו נגד ההצעה הרעה הזאת מעידה על חוסר הבנה בגדולת הצדיק ובמרכזיות שלו בהעברת דבר ה', ובכוח של הצדיק להנהיג את כלל ישראל לגאולה שלימה ולהוביל כל יהודי ויהודי למקומו המדויק לתכליתו ולתיקונו.

# "יו"ל ע"י מוסדות "חוט של חסד

רח' שמואל הנביא 13 • ת.ד. 50226 • טל: 202-5812210 102-5812210 • מת.ד. 15308000@gmail.com פקס: 02-5812252 • מייל:

חוסר הרצון להמתין למשפט של משה, הוא בדיוק אותו חוסר רצון וחוסר סבלנות שגילו עם ישראל ביום הארבעים למתן תורה. שש שעות של המתנה למשה הוציאו אותם מדעתם והם כבר זנחו את כל המורשת של משה ועשו להם עגל זהב. אם עם ישראל היו דבקים בקשר אמתי ופנימי עם משה רבם, הם היו ממתינים וממתינים בלי שום בלבול, ולא היו מוכנים להחליף את משה בשום תחליף זול אַחֵר שרחוק מהמקור כמרחק מדרח ממערב: "לא מעניין אותנו כלום, רוצים רק את משה".

פה היה המבחן של עם ישראל והם לא עמדו בו, וזה היה השורש לכל הכישלוגות שלהם בכל התורה כולה.

## אחת וחשפט שלום

כשמשה פסק דין - זו הייתה המילה האחרונה. הדברים התקבלו ללא עוררין. כל המחלוקות שהיו קיימות יושבו לחלוטין.

אבל במערכת המשפט של יתרו אחד מכל עשרה יהודים נעשה "שופט שכונתי". כל יושב ראש ועד בית הוא כבר "אביר של צדק". כמעט שהיו יותר שופטים מאזרחים. זה גורם לכך שמושג השופט נעשה מזולזל והפסקים שלו לא מתקבלים. לפיכך כל משפט לא היה קץ הסכסוך אלא היה רק תחילתו של סיוט ארוך כמו בימינו, שהמשפט רק מלבה את המריבות ותהליך הערעורים והעלייה מערכאה לערכאה מייגע ומתיש. החיים הפכו לפקעת של מריבות ולשון הרע.

והנה, לא רציתם לחכות מהבוקר עד הערב למשפט, ועכשיו יש לכם הליך פלילי של חודשים או של שנים. באמת חיסכון... שמעתי פתגם שאומר "עצלן עובד פעמיים". על זה היה אומר רבי נחמן שכשלא רוצים לסבול מעט צריכים לסבול הרבה.

אבל כמו שאמרנו, אחרי משפט אצל משה - שני

המשך בעמ' 3

# שלוחה השיעורים הכי חמים, השיעורים הכי חמים, קו האמונה הכי חמים, קו האמונה הכי עדכניים הכי עדכניים הכי עדכניים הכי שלוחה הכי של ה





ה' יראה יעויין שם. נמצא קודם שניתן הארץ לאברהם אבינו ע"ה, היה עמק ולא העמידו שם עבודה זרה, וכשנעשה הר שוב כבר הוחזק ארץ ישראל לאברהם ולא יכלו לאסור אותו ההר.

ואמר [הגה"ק רבי נתן אדלר], על זה נצטער דוד המלך ע"ה (תהלים קלב-ד) אם אתן שנת לעיני לעפעפי תנומה, עד אמצא מקום לה' משכנות לאביר יעקב. פירוש, כי ידע שכל ההרים בחזקת עבודה זרה ונאסרים לגבוה, ועל כרחך צריך למצוא 'מקום' לה' שאינו הר אלא מקום, ואיך יהיה זה משכנות לאביר יעקב, הא אין כבודו לשכון בעמק, עד שבא נביא וגילה הסוד איזה ההר היה בתחילה עמק ונעשה הר, והיינו דירושלמי דעל פי נביא נבנה".

## הר המוריה בבחינת: "ויגבה לבו בדרכי ה"

והנה כלל גדול שאין הקב"ה עושה נס בחנם, לפי זה צריך ביאור לשם מה ברא הקב"ה תחילה את הר המוריה כעמק, ושוב אחר כך על ידי תפלתו של אברהם, שאין כבודו של הקב"ה לשכון בעמק עשה ממנו הר, הלא לא יבצר ממנו יתברך שמו הכל יכול, לברוא את המקום כהר ולמנוע מהכנענים לעבוד בו עבודה זרה.

ויש לומר שהקב"ה ביקש ללמדנו בכך לקח נשגב לעבודת ה', כי כבר הבאנו מאמר הגמרא שבחר הקב"ה לתת את התורה על הר סיני, בהיותו נמוך מכל ההרים והיה עניו ושפל רוח. אמנם לפי זה יש להקשות, מדוע אם כן עקר הקב"ה את הר המוריה מארץ ישראל, והניחו על הר סיני כדי לתת עליו את התורה, הלא לפי

המבואר לא רצה הקב"ה לתת התורה על ההרים הגבוהים כי הם רומזים על מדת הגאוה.

ונראה ליישב על פי הידוע מספרים הקדושים, כי רק כשהדבר נוגע לכבוד עצמו צריך לאחוז במדת ענוה ושפלות רוח, אבל כשהדבר נוגע לכבוד שמים צריך להתלבש בגאוה דקדושה, כמו שמעיד הכתוב על יהושפט (דברי הימים ב יז-ו): "ויגבה לבו בדרכי ה"". כי אם לא כן יפילו היצר ברשת ענוה פסולה, לומר לו מי אתה שתעבוד עבודת הקודש לפני ה'.

## "במשוך היובל המה יעלו בהר"

דבר בעתו מה טוב להביא מה שראיתי בענין זה פנינה יקרה מהרה"ק רבי ישראל שפירא אבדק"ק בלאז'וב זצ"ל (בפתחא זעירא לספר "צבי לצדיק"), לפרש בפרשתנו מה שצוה הקב"ה את משה רבינו להזהיר את ישראל על מצות הגבלה (שמות יט-יב): "והגבלת את העם סביב לאמר, השמרו לכם עלות בהר ונגוע בקצהו, כל הנוגע בהר מות יומת... במשוך היובל המה יעלו בהר".

ויש לפרש על פי הידוע כי הר שהוא מקום גבוה רומז על גאוה וגבהות הלב, וזהו שצוה הקב"ה להזהיר את ישראל: "השמרו לכם עלות **בהר ונגוע בקצהו",** שצריך להישמר מעלות בהר שהיא הגאוה אפילו מנגוע בקצהו, "כל הנוגע בהר מות יומת", כמו ששנינו (אבות פ"ד מכ"א): "הקנאה והתאוה והכבוד מוציאין את האדם מן **העולם**". אולם יש בזה יוצא מן הכלל: "במשוך היובל" - יוב"ל נוטריקון "ו'יגבה ל'בו ב'דרכי י"י", כאשר הדבר נוגע לכבוד שמים, **"המה יעלו בהר**", להשתמש בגאוה דקדושה לשם שמים.

מעתה יאיר לנו להבין הטעם שברא הקב"ה תחילה את מקום בית המקדש להשראת השכינה בעמק, לרמז שאין הקב"ה משרה שכינתו רק על מי שמחזיק עצמו בענוה ושפלות רוח כעמק. אולם מאחר שלעבודת ה' צריך להיות בבחינת: "ויגבה לבו בדרכי ה'", לכן התפלל אברהם אבינו כי לכבוד ה' ראוי להשרות השכינה על הר שרומז על גאוה דקדושה, והסכים הקב"ה עמו והפך את העמק להר.

הנה כי כן הרווחנו להבין הטעם שהסכים הקב"ה לתת התורה על הר המוריה, שהרי הר המוריה היה באמת תחילה עמק שרומז על מדת ענוה, אלא שאחר כך על ידי תפלתו של אברהם שאין כבודו של מקום לשכון בעמק נעשה הר, נמצא שכל ההר לא נוצר אלא לכבוד ה', וגאוה כזו לשם שמים בבחינת **"ויגבה לבו** בדרכי ה'" רצויה לה', לכן עקרו הקב"ה ממקומו והביאו להר סיני כדי לתת עליו את התורה.

הנה כי כן יתבאר היטב היחוד הנפלא שעשה הקב"ה בין הר המוריה להר סיני, כי היות שבחר ה' לתת התורה בהר סיני משום שרומז על מדת ענוה, נמצא שיש בזה סכנה שמא ישכח האדם שכאשר הדבר נוגע לכבוד ה' צריך להתלבש בגאוה דקדושה. לכן הביא הקב"ה את הר המוריה מארץ ישראל, שמתחילה היה עמק אלא שעל ידי תפלתו של אברהם אבינו נהפך להר, כדי ללמדנו שבעסק התורה ועבודת ה' צריך לצרף את שני ההרים יחדיו, מצד אחד צריך לאחוז בהר סיני שרומז על מדת ענוה, ומצד שני צריך לאחוז בהר המוריה שהיה עמק ולא נעשה הר אלא לכבוד ה' ותורתו.

# תודתנו וברכתנו נתונות לאלו שנדבו את הוצאת הגליון לזיכוי אחינו בני ישראל

יום הולדת שמח לידידינו היקר, חסיד נלהב של הגאון הרב פנחס פרידמאן שליט"א,

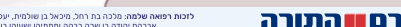
הרופא הגדול שלוחו של מלאך רפאל דר. יצחק לייב בן חיים איסר גפט, לוס אנגלס, הודאה מיוחדת להקב"ה על רפואתו השלימה של דר. יצחק ואשתו ליבה ממחלת הקורונה

> אנחנו מאחלים לך הרבה שנים של שמחה ובריאות ללמוד וללמד ה"שבילי פנחס". מזל טוב! מאת אברהם יצחק הכהן ולאה קפלן

משפחת מהדב הי"ו - לעילוי נשמת אמם האשה החשובה מרת לאה בת וירג'ני ע"ה

mamarim@shvileipinchas.com לקבלת המאמרים באימייל:

EN CT/EN CT/EN





פרשת יתרו תשפ"א | ד

הגה"ק מצאנז זי"ע: בית המקדש נקבע בהר המוריה ולא בהר סיני כי מסירות נפש גדולה מעסק התורה

הקב"ה כפה על ישראל את הר המוריה כדי שיקבלו את התורה במסירות נפש של עקידת יצחק בהר המוריה

חתם סופר: אברהם אבינו מסר נפשו בעקידת יצחק על תורה שבכתב, יצחק אבינו מסר נפשו על תורה שבעל פה

> הר סיני רומז על מדת הענוה, ואילו הר המוריה שהיה עמק ונעשה הר רומז על "ויגכה לכו כדרכי ה"

## אברהם ויצחק מסרו נפשם בהר המוריה על תורה שבכתב ותורה שבעל פה

הנה מה טוב ומה נעים לבאר ביתר הרחבה הטעם שהרכיב הקב"ה את הר המוריה על הר סיני כדי לתת עליהם את התורה, ולפי המבואר כפה הקב"ה על ישראל את הר המוריה כדי שיקבלו את התורה, על פי יסוד נפלא שכבר הבאנו כמה פעמים ממשנתו הטהורה של ה"חתם סופר" זי"ע ב"תורת משה" (פרשת וירא ד"ה ויעקוד), כי הניסיון של אברהם אבינו בעקידת יצחק היה בבחינת תורה שבכתב, שהרי שמע מפי הקב"ה בעצמו (בראשית כב-ב): "קח נא את בנך את יחידך אשר אהבת את יצחק ולך לך אל בנך את יחידך אשר אהבת את יצחק ולך לך אל ארץ המוריה והעלהו שם לעולה" וגו'.

אולם הניסיון של יצחק אבינו בעקידה היה בבחינת תורה שבעל פה, שהרי לא שמע את הציווי מפי הקב"ה, אלא מפי אברהם אביו שאמר לו בשם ה', ועם כל זאת קיבל את מצות אביו כדי לקיים דברי חכמים בהיותו מוחזק לנביא ה', נמצא שיצחק מסר נפשו על תורה שבעל פה, שהיא הוראת חכמי התורה בכל דור ודור. והנה דבריו הקדושים:

"ויעקוד את יצחק בנו. יש לומר שגדול כוחו של יצחק בזה יותר מאברהם, כי אברהם היה בעצמו נביא ושמע מפי הקב"ה, אבל יצחק מסר נפשו והאמין לאביו, יען כי היה מוחזק כבר לנביא ה', ולכן שמע אפילו לעבור על דברי תורה להישחט לפני ה', ונמצא כמו שאברהם אבינו ע"ה חיזק אמונת תורה שבכתב, כן חיזק יצחק אבינו אמונת תורה שבעל פה לבלתי להרהר על דברי נביאים וחכמים".

בשאלות ותשובות "חתם סופר" (או"ח סימן רח ד"ה דף ט) מוסיף לבאר ענין זה ביתר שאת, כי בעצם היתה ליצחק סיבה טובה שלא לשמוע

בקול אביו, שהרי קבלה היתה בידם שראוי להקריב לה' רק בעלי חיים ואסור להקריב בני אדם, הנה לשון קדשו:

"אברהם שמע מפי ה', ויצחק האמין לאברהם הואיל והיה מוחזק [לנביא ה']. ורגיל אני לומר, משום הכי אמרינן (תפלת מוסף לראש השנה) ועקידת יצחק לזרעו תזכור, ולא אמרינן עקידה שעקד אברהם, כמו שאמר בתחילת הברכה שם. אך אברהם אבינו ע"ה האמין תורה שבכתב, היינו מה ששמע מהקב"ה עצמו, אבל יצחק מסר נפשו על מצות חכמים.

ויש להאריך ולהסביר הניסיון הגדול הלז, הנה אברהם אבינו ע"ה וגם יצחק בנו חכמים גדולים היו... והנה האנשים האלה השכילו ענין וסוד הקרבנות, שהיו בונים מזבחות והקריבו קרבנות וידעו עד היכן הדבר מגיע... והם ידעו והשכילו שאי אפשר בשום אופן בעולם כלל וכלל שירצה השם יתברך בקרבן האדם...

והנה כשאמר לו הקב"ה, קח נא את בנך את יחידך והעלהו לי לעולה, אם כן על כרחך את יחידך והעלהו לי לעולה, אם כן על כרחך יאמר שטעה [אברהם] בהשכלתו [שאי אפשר להקריב אדם לקרבן], ומכיון שטעה אפשר הכל טעות במה שהתקוטט עם אנשי דורו על האמונה... ואין מן התימה על אברהם ששמע מן הקב"ה בעצמו, אבל מהתימא על יצחק שקיבל מאברהם מה שהוא נגד השכלתו ואי אפשר לשמוע כלל, מכל מקום לא הרהר גם אחרי דברי חכמים ושמע ופשט צווארו".

אחרי שהאריך בזה מסיים ה"חתם סופר" את דבריו בענין זה: "בהא סלקינן, יצחק מסר נפשו על דברי חכמים, במה שהוא חוץ לשכל ולא הרהר אחר חכמים, משום הכי ועקידת יצחק תזכור להשומעים לתורה שבעל פה,

EN ON EN

ואינם מהרהרים אחר דברי חכמים ותקנותיהם וגזירותיהם, אבל מי שאינו בכלל זה אין לו חלק בתפלה זו".

הנה כי כן יאירו עינינו להבין הטעם שעקר הקב"ה את הר המוריה ממקומו וכפאו על ישראל בהר סיני, כי היות שבהר המוריה מסר יצחק אבינו את נפשו על תורה שבעל פה לשמוע בקול אביו, לכן כאשר ביקש הקב"ה לכפות על ישראל שיקבלו תורה שבעל פה, כפה עליהם את הר המוריה ואמר להם: "אם אתם מקבלים את התורה", בבחינת יצחק שמסר נפשו על תורה שבעל פה "מוטב, ואם לאו שם תהא קבורתכם".

# היחוד של הר סיני עם הר המוריה שילוב מדת הענוה עם גאוה דקדושה

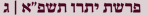
כדרכה של תורה הנדרשת בשבעים פנים, חשבתי דרכי לבאר הטעם שהרכיב הקב"ה את הר המוריה על הר סיני לתת עליהם את התורה, על פי מה שהקשה בתלמוד ירושלמי (עבודה זרה פ"ג סוף הלכה ה), איך בנו את בית המקדש על הר המוריה, הלא שנינו במשנה (עבודה זרה מה.): "כל מקום שאתה מוצא הר גבוה וגבעה נשאה ועץ רענו, דע שיש שם עבודת כוכבים".

הן אמת שהרים וגבעות בהיותם מחוברים לקרקע אינם נאסרין להדיוט, כפי שדרשו (שם): "אלהיהם על ההרים ולא ההרים אלהיהם". אולם הלא לגבוה ודאי נאסרים מקל וחומר, ומה דבר שיש בו רוח חיים אינו נאסר להדיוט ונאסר לגבוה, כל שכן דבר שאין בו רוח חיים שנאסר לגבוה, ואם כן איך נבנה בית המקדש על הר המוריה. ותירץ הירושלמי כי בית המקדש שנבנה על פי נביא אין בו שום חשש, כמו שכתוב (שמואל ב כד-יט): "ויעל דוד כדבר גד כאשר צוה ה"".

והנה בשאלות ותשובות "חתם סופר" (או"ח סימן רח) מביא תירוץ נפלא על קושיית הירושלמי, בשם מורו ורבו הגה"ק רבי נתן אדלר זצ"ל, והעמיס תירוץ זה בכוונת הירושלמי, הנה הדברים בלשון קדשו:

"ומורי הגאון החסיד שבכהונה מו"ה נתן אדליר כ"ץ זצ"ל פירש, על פי מדרש רבה פרשת וירא, וירא את המקום מרחוק שראוהו מקום ולא הר, והתפלל אברהם אבינו אין כבודו של מלך לשכון בעמק, ונעשה הר, אשר יאמר היום בהר





רוח יתמוך כבוד, זה סיני שהשפיל את עצמו לומר שאני נמוך, ועל ידי כך תמך הקב"ה כבודו עליו וניתנה עליו התורה וזכה לכל הכבוד הזה, כמה דתימא (שמות יט-כ) וירד ה' על הר סיני".

לפי המדרש הנזכר יש לומר, שבחר הקב"ה לתת את התורה על הר סיני שהיתה בו מדת הענוה, כי על ידי זה יסכים שיביא הקב"ה את הר המוריה מארץ ישראל ויעמוד על הר סיני כדי שתינתן עליו התורה, אבל שאר ההרים שהיתה בהם מדת הגאוה, לא יסכימו שיבוא הר המוריה ויעמוד עליהם שתינתן עליו התורה.

## הקב"ה כפה על ישראל את הר המוריה

בדרך זו במסילה נעלה לבאר דברי "בעל הטורים", "בתחתית ההר, והר סיני, מלמד שנתלש ההר ממקומו ונעשה כהר על גבי הר", שכוונתו ליישב בזה דקדוק גדול שיש בפסוקים אלו, שפתח הכתוב: "ויתייצבו בתחתית ההר" - "ההר" הידוע בלי להזכיר את שם ההר, ומסיים בהזכרת שם ההר: "והר סיני עשן כולו". ולכאורה היה ראוי לומר להיפך, שיזכיר הכתוב תחילה את שם ההר "ויתייצבו בתחתית הר סיני", ואחר כך כבר מספיק להזכיר את ההר בלי שם לווי "וההר עשן כולו", כלומר ההר הידוע שום לווי "וההר עשן כולו", כלומר ההר הידוע שכבר הזכיר שהוא הר סיני.

לכן כדי ליישב ענין זה מחדש ה"בעל הטורים" חידוש גדול בביאור ענין כפיית ההר כגיגית על ישראל, על סמך המדרש הנ"ל שבשעת מתן תורה עקר הקב"ה את הר המוריה והניחו על הר סיני, כי כאשר הר המוריה היה בדרכו למדבר טרם שנח על הר סיני, כפה הקב"ה את הר המוריה על ישראל: "ואמר להם אם אתם מקבלים התורה מוטב, ואם לאו שם תהא קבורתכם".

לפי זה מבואר היטב דקדוק לשון הכתוב שאמר תחילה: "ויתייצבו בתחתית ההר", לא אמר: "בתחתית הר סיני" אלא "בתחתית ההר", לרמז שכפה הקב"ה עליהם את הר המוריה, והתייצבו ישראל בתחתית "ההר" בה' הידיעה שהוא הר המוריה, ששם עקד אברהם את יצחק בנו על גבי המזבח, וממשיך הכתוב לומר, "והר סיני עשן כולו מפני אשר ירד עליו ה' באש", כלומר הר סיני עמד במקומו ולא נתלש, ומה שעמדו בתחתית ההר הוא תחת הר המוריה בדרכו מארץ ישראל להר סיני.

מדרש: "בשעת קבלת התורה נעקר הר המוריה ובא למדבר כדי שתינתן התורה על מקום המעולה הזה"

תפלתו של אברהם אבינו: "ה' יראה אשר יאמר היום בהר ה' יראה", שיראה הר המוריה בהר סיני

ממה שכתוב תחילה: "ויתייצבו בתחתית ההר" סתם ואחר כך "והר סיני עשן כולו" משמע שמדובר בשני הרים

"ויתייצבו בתחתית ההר" הידוע שהוא הר המוריה, שכפה הקב"ה על ישראל כשהיה בדרכו להר סיני

מעתה יאירו עינינו וישמח לבנו להבין מה נפלאים הם דברי "בעל הטורים": "בתחתית ההר, והר סיני [וקשה למה פתח באומרו "ההר" בלי להזכיר השם ורק אחר כך אמר "והר סיני"], מלמד שנתלש ההר ממקומו [הוא הר המוריה שנעקר ממקומו ובא למדבר] ונעשה כהר על גבי הר, שעמד על הר סיני כהר על גבי הר, ועל כך נאמר: "ויתייצבו בתחתית ההר" הידוע שהוא הר המוריה שכפה הקב"ה כגיגית.

## "זאת התורה אדם כי ימות באהל"

הבה נמשיך במסע הקודש לבאר לפי זה הטעם שכפה הקב"ה על ישראל את הר המוריה כדי שיקבלו את התורה שבעל פה, על פי מה שמסופר כי כשנסע הגה"ק מצאנז בעל "דברי חיים" זי"ע, שכבר היה מפורסם בעולם כגדול בתורה ובעבודה, להסתופף בצל הקודש של הרה"ק רבי ישראל מרוז'ין זי"ע, וראה את גודל קדושתו בעבודת ה', אמר עליו הרה"ק מצאנז בלשון קדשו:

"הקב"ה נתן לנו שני הרים קדושים, הר סיני והר המוריה, בהר סיני קיבלנו את התורה ואילו בהר המוריה נעקד יצחק על גבי המזבח. והנה אנו רואים שהקב"ה בחר לבנות בית המקדש על הר המוריה ולא על הר סיני, כדי להורות לנו כי עבודת ה' מתוך מסירות נפש היא יותר גדולה מעסק התורה".

בכך ביקש הגה"ק מצאנז זי"ע בגודל ענוותנותו לבטא את גודל הערכתו אל הרה"ק מרוז'ין זי"ע, כי למרות שהרה"ק מצאנז היה ידוע בכוחו הגדול בתורה, מסירות נפשו של הרה"ק מרוז'ין בעבודת ה' גדולה יותר. נמצינו למדים מזה, כי הר המוריה הוא מקום שמורה על מסירות נפש בעקידת יצחק, ואילו הר סיני הוא המקום שמורה על קבלת התורה לישראל.

והנה שנינו בגמרא (ברכות סג:): "אמר ריש לקיש, מנין שאין דברי תורה מתקיימין אלא במי שממית עצמו עליה, שנאמר (במדבר יט-יד) זאת התורה אדם כי ימות באהל". ופשוט שהכוונה בזה על העמל בתורה שבעל פה, כמפורש במדרש תנחומא (פרשת נח אות ג): "שלא תמצא תורה שבעל פה אצל מי שיבקש עונג העולם תאוה וכבוד וגדולה בעולם הזה, אלא במי שממית עצמו עליה, שנאמר זאת התורה אדם כי ימות באהל".

נמצא לפי זה כי כדי שיתקיימו דברי תורה בידי האדם צריך לכך שני תנאים, תנאי אחד, עסק התורה בענוה ובשפלות רוח בבחינת הר סיני, תנאי שני, עסק התורה במסירות נפש בבחינת עקידת יצחק על הר המוריה. ולא בחנם אמרו חז"ל במדרש שוחר טוב (תהלים פז-א): "יסודתו בהררי קודש, יסודתו של עולם בזכות שני הרים של קדושה, הר סיני והר המוריה".

הנה כי כן יאיר לנו להבין הטעם שבחר הקב"ה להרכיב את הר המוריה על הר סיני, כדי להורות בזה שצריך לעסוק בתורה בענוה בבחינת הר סיני, דוקא מתוך מסירות נפש שהיא בבחינת הר המוריה, כי בלא מסירות נפש אין התורה מתקיימת. וזהו שכפה הקב"ה על ישראל הר המוריה מקום של מסירות נפש בעקידת יצחק, ואמר להם: "אם אתם מקבלים בעקידת "מוטב", בבחינת הר המוריה מתוך מסירות נפש, "מוטב", כי אז תתקיים התורה בידכם ותגן עליכם מכל צרה וצוקה, "ואם לאו", שלא תקבלו עליכם לעסוק בתורה מתוך מסירות נפש, "שם תהא קבורתכם", כי התורה לא תתקיים בידכם תתקיים בידכם





## "ויתייצבו בתחתית ההר"

# ביאור החידה הסתומה בדברי "בעל הטורים" "מלמד שנתלש ההר ממקומו ונעשה כהר על גבי הר"

בפרשתנו פרשת יתרו דבר בעתו מה טוב להתבונן במעמד הנשגב של מתן תורה לישראל בהר סיני. אשר כפי שגילו לנו חכמינו ז"ל כפה הקב"ה על ישראל את ההר כגיגית שיקבלו את התורה, ולמדו כן ממה שכתוב (שמות יט-יז): "ויוצא משה את העם לקראת האלקים מן המחנה ויתייצבו בתחתית ההר, והר סיני עשן כולו מפני אשר ירד עליו ה' באש". דרשו על כך בגמרא (שבת פח.): "ויתייצבו בתחתית ההר, אמר רבי אבדימי בר חמא בר חסא, מלמד שכפה הקב"ה עליהם את ההר כגיגית, ואמר להם אם אתם מקבלים התורה מוטב, ואם לאו שם תהא קבורתכם".

והקשו בתוספות (שם ד"ה כפה) לשם מה היה צורך לכפות את ההר על ישראל שיקבלו את התורה, הלא כבר קיבלו את התורה מרצונם הטוב כשהקדימו נעשה לנשמע, כמו שכתוב (שמות כד-ז): "ויאמרו כל אשר דבר ה' נעשה ונשמע". וכבר העירו המפרשים שמצינו ישוב על כך במדרש תנחומא (פרשת נח אות ג) שהכפיה היתה על תורה שבעל פה:

"ואם תאמר על התורה שבכתב כפה עליהם את ההר, והלא משעה שאמר להן מקבלין אתם את התורה ענו כולם ואמרו נעשה ונשמע, מפני שאין בה יגיעה וצער והיא מעט, אלא אמר להן על התורה שבעל פה, שיש בה דקדוקי מצות קלות וחמורות, והיא עזה כמות וקשה כשאול קנאתה, לפי שאין לומד אותה אלא מי שאוהב הקב"ה בכל לבו ובכל נפשו ובכל מאודו... שכל מי שאוהב עושר ותענוג אינו יכול ללמוד תורה שבעל פה, לפי שיש בה צער גדול ונדוד שינה".

אמנם עדיין מוטלת עלינו חובת הביאור, מה ראה הקב"ה על ככה לכפות על ישראל לקבל תורה שבעל פה דוקא בדרך של כפיית ההר כגיגית, שהרי הרבה דרכים למקום לכפות

על ישראל לקבל את התורה, ובהכרח שגם פעולת כפיית ההר כגיגית יש בה איזה רמז נשגב על הצורך לקבל תורה שבעל פה, וצריך להבין הענין בזה.

## בשעת מתן תורה נעקר הר המוריה ועמד על הר סיני

פתח דברינו יאיר לבאר מעט מזעיר לפי השגתנו המעשה הנשגב של הקב"ה בכפיית ההר, על פי מה שכתב "בעל הטורים" לפרש מה שכתוב "ויתייצבו בתחתית ההר", הנה הדברים בלשון קדשו: "בתחתית ההר, והר סיני, מלמד שנתלש ההר ממקומו ונעשה כהר על גבי הר". מדבריו משמע שהוא רוצה ליישב מה שהזכיר הכתוב את ההר פעמיים: "ויתייצבו בתחתית ההר, והר סיני עשן כולו", ולכאורה היה מספיק לומר: "ויתייצבו בתחתית הר סיני שהיה עשן כולו".

לכן מיישב "בעל הטורים" שהכתוב רוצה לרמז לנו בכך, כי כשכפה הקב"ה עליהם את ההר כגיגית: "נתלש ההר ממקומו ונעשה כהר **על גבי הר"**. אמנם בהשקפה ראשונה דברי "בעל הטורים" סתומים, כי מאחר שהר סיני נתלש ממקומו כשכפה אותו הקב"ה על ישראל, איך נעשה "כהר על גבי הר", הלא אין כאן אלא הר אחד העומד על מישור או על עמק.

רחש לבי דבר טוב לפענח החידה הסתומה בדברי "בעל הטורים", על פי מה שהביא ב"ילקוט ראובני" (פרשת יתרו אות נ) חידוש פלא בשם המדרש: "בשעת קבלת התורה נעקר הר המוריה ובא למדבר, כדי שתינתן התורה על מקום המעולה הזה". ונראה שהמקור לכך הוא במדרש תהלים (מזמור סח אות ט): "וסיני מהיכן בא, אמר ר' יוסי מהר המוריה נתלש, כחלה מעיסה, ממקום שנעקד יצחק אבינו, אמר הקדוש ברוך

הוא הואיל ויצחק אביהם נעקד עליו, נאה לבניו לקבל עליו את התורה".

הנה מה טוב ומה נעים לפרש בזה מקרא קודש בפרשת העקידה שכל המפרשים נתייגעו לפרשו (בראשית כב-יד): "וַיִּקְרָא אַבְרָהָם שׁם הַמַּקוֹם הַהוא ה' יִרְאָה אֲשׁר יֵאָמֵר הַיוֹם בְּהַר ה' יֵרָאָה". והנה מה שקרא את שם המקום "ה' יראה", מפרש רש"י: "פשוטו כתרגומו, ה' יבחר ויראה לו את המקום הזה, להשרות בו שכינתו ולהקריב כאן **קרבנות"**. אולם קשה מאד להבין המשך הכתוב: "אשר יאמר היום בהר ה' יראה".

אך לפי המדרש הנזכר נראה לפרש כי אברהם אבינו התכוון להתפלל בכך, "ה' יראה" להשרות כאן שכינתו בבית המקדש, זאת ועוד, "אשר יאמר היום", שיאמר היום בשמים בגזירת עליון, "בהר ה' יראה", שכשיגיע הזמן למסור את התורה לישראל בהר ה' שהוא הר סיני, כמו שכתוב (שמות ג-א): "ויבוא אל הר האלקים חורבה", באותו זמן "בהר ה' יראה", יראה הר המוריה בהר סיני שיעקר ממקומו ויעמוד על הר סיני, כדי שתינתן התורה עליו.

יומתק לבאר בזה ששנינו בגמרא (סוטה ה.): "אמר רבי יוסף, לעולם ילמד אדם מדעת קונו, שהרי הקדוש ברוך הוא הניח כל הרים וגבעות והשרה שכינתו על הר סיני". ופירש רש"י: "מדעת קונו, לאהוב את הנמיכות. כל הרים וגבעות, כגון תבור וכרמל שבאו שם כדכתיב (תהלים סח-יז) למה תרצדון הרים גבנונים".

המקור לכך הוא בגמרא (מגילה כט.) ומבואר ביתר שאת במדרש (במדב"ר יג-ג) שדרשו על הכתוב (משלי כט-כג): "גאות אדם תשפילנו, זה תבור וכרמל, שבאו מסוף העולם מתגאים לומר, שאנו גבוהים ועלינו הקב"ה נותן את התורה, ושפל





RAMAPOST

של נסיעה מטורפת בדרכים. מצאו את עצמם יהודי בלוז'וב וביניהם גם הרבי הקדוש, ברחבה ענקית שבפתח אחד המחנות האיומים, תחת

מסדר 'אפל' נוקשה, בו עמדו קצינים ואלופים רמי דרג, במלאכת 'מיון' האנשים שהגיעו זה עתה ב'משלוח' החדש... הצעירים ביניהם נבחרו לעבודת פרך קשה, ואילו המבוגרים והזקנים יותר, נשלחו היישר אל המשרפות, להשמיד להרוג ולאבד, רחמנא לישזבן!

התור התקדם לאיטו, בזה אחר זה התקדמו האנשים בשורה עד שולחנו של הקצין היושב בראש, שבהינף יד חורץ את גורלו של כל אחד ואחד לימין או לשמאל, מי למוות ומי לחיים.

הרבי הקדוש שעמד בין שאר אחיו היהודים, עסוק היה אותה שעה בתפילות נוראות ווידויים לרוב, שרעפי קדשו נסקו למעלה במרומים, וכולו אומר הוד והדר בהכנה דרבה לקראת המעבר לעולם שכולו טוב. - לא היה כמעט שום ספק באשר לעתידו, הוא כבר היה אז קרוב לגיל שישים, חקנו הלבן הדור על פי מידותיו... הוא התקדם בתור הארוך שבשורה ביישוב הדעת ובמנוחת הנפש, כולו מלא אמונה וביטחון שלם באלקים חיים, כשהוא מוכן ומזומן לעשות רצונו יתברך בלבב שלם!

משהגיע אל ראש הטור, ונעמד בפני הקצין הנעלה, התפלא להיווכח שזהו 'אדון מילר' בעצמו! שכנו הטוב משכבר הימים! הרבי התקרב אליו בטבעיות. ואיחל לו כדרכו מימים ימימה. באותה שלוות הנפש ובואותו 'טון' כפי שהיו רגילים בביתם בימים הטובים: בוקר טוב הער מילערר! -הקצין האכזרי קפץ כנשוך נחש, וכהלום יין ענה אף הוא: בוקר טוב הער רבינער! ותיכף שילחו לנפשו, וניצל ממוות לחיים!

שנים לאחר מכו, כשהיה הרבי הק' מספר לחסידיו את טיב זה המעשה. היה מסיים שיש ללמוד מכאן כמה חשוב לברך בשלום כל אדם, ולעולם אי אפשר לדעת כמה יעמוד זה השלום לברכתו ברבות הימים. וקל וחומר הדברים, אם בגוי אכזר שונא ישראל פעלה ברכת השלום, על אחת כמה וכמה כשאיש ישראל קודש מברך רעהו לשלום, ואף מוסיף חיור לבבי, שיזכה לברכה הטובה. וכבר העידו חכמינו ז"ל (שלהי עוקצין ג, יב) שלא מצא הקב"ה כלי מחזיק ברכה לישראל אלא השלום, ה' יברך את עמו בשלום, אמן.

[מתוך שיחה בשבח מעלת השלום, קובץ 414021] -> • <-

יש לשנו ולזכור תדיר מי הוא המשדר שידוכים והמזווג זיווגים. ואיו אנו רשאים להרהר אחר הנהגתו יתברך, ובוודאי לטובתם הוא. שהרי להדיא אמר הכתוב לענין השידוך (בראשית כד, ג): "מה' יצא הדבר, לא נוכל דבר אליך רע

או טוב", וכנראה זה הזיווג הוא שמביאם לידי תיקונם השלם כידוע. הרה"ק בעל "דברי חיים" מצאנז זצוק"ל סבל כל ימיו מרגלו החולה. הוא דרש ברופאים ולא העלו תרופה למכתו, והיה צולע מעט בירכו.

בהיותו בעונת השידוכים דברו בו נכבדות עם בתו של אחד מגדולי הדור, ה"ה הגאון המפורסם רבי ברוך פרענקיל זצוק"ל בעל "ברוך טעם", שמאוד היה חפץ בו, כי יצא שמו לתהילה בכל הארץ, והגיעו אל לייפניק עירו של הברור טעם כדי לגמור השידור.

כשראתה אותו המדוברת הבחינה בצליעה שברגלו [בנוסף לכך היה גם בחור נמוך], ולא מצא חן בעיניה, ודחתה את השידוך, ולא ידע הברוך טעם לשית עצות בנפשו, כי היה הבחור ממש כליל המעלות. - ביקש רבי חיים אם אפשר להיפגש עם המדוברת פגישה קצרה, והסכימו לכך. כשהגיעה המדוברת אל הפגישה ביקש ממנה רבי חיים להביט לרגע במראה שהיתה בחדר. משהסתכלה במראה נבהלה מאוד. היא ראתה פתאום את עצמה מלאה חולאים עם רגל פצועה, והתחילה לבכות.

הרגיע אותה רבי חיים ואמר לה, דעי לך נאמנה, שמלכתחילה נגזרו כל אלו הייסורים שאני סובל בגופי עלייך, כאשר האישה נושאת בעול ענייני עולם הזה וענייני הגוף. אלא שכדי להקל ממך, לקחתי עלי את הייסורים הללו מדין "אשתו כגופו" (ברכות כד.), שידעתי שאת הזיווג שלי. ועתה אם אין את חפצה בשידוך, הרי שנפלה האפשרות שאסבול אני במקומך, ותקבלי את חזרה על עצמך את כל הייסורים הללו...

כשראתה המדוברת כל זאת, והבינה עוצם מדרגותיו הנוראות, מיד הביעה הסכמתה ונגמר השידוך בכי טוב, כי מהשם יצא הדבר!

בטיב כל מעשה של סיפורי צדיקים, יש 'עומק' מיוחד, כאשר כבר ניתן להנציח את העלון לשפחות. לברכה והצלחה או ליארצייט

התורמים להפצת העלוז 🙉

ניתן לחשיג בחנויות ספרים הפובחרות

מילתי אמורה רבות פעמים, שעלינו להפיק את הלקח לימוד מוסר המורם מעומק המעשה. - בסיפור קצר זה דגן, השריש הצדיק את יסוד הבנין של הבית היהודי כראוי וכיאות, וכיצד ישכון 'שלום בית' בסייעתא דשמיא בין בני הזוג. - כאשר אחד מבני הזוג רואה איזה 'חיסרון' בבן זוגו, יידע נאמנה שאין זה אלא חסרונו שלו בעצמו, ובן זוגו אינו אלא כמו 'מראה' [שפיגעל] להראות ולגלות בפניו את חסרונותיו שלו... - כאשר ישכיל להביו זאת. ולקחת את כל החסרונות והמגרעות על עצמו. כבר יזכה להטיל שלום בביתו, ותבוא שכינתא קדישא לשכון כבוד בביתם, וממילא יזכו לכל הברכה, כאשר הכתוב מעיד בשלהי פרשה דידן (שמות כ, כא) "בכל המקום אשר אזכיר את שמי אבוא אליך וברכתיך", אמן.

["טיב השידוכים" ח"א לבחורים, שער השידוכים - כיצד לגשת לחיפוש השידוך, פרק ב

-> • <-

כאשר היה הוד כ"ק האדמו"ר רבי אהרן מבעלז זצוק"ל יושב בביתו בהיכל קדשו בבעלזא שבגליציה לפני המלחמה הקשה, היו סדרי התפילה וקבלת הקהל ועריכת השולחנות מסודרים על פי רוב. - אך לאחר שעלה ארי מבבל, שבע וגדוש מכוס התרעלה הקשה ששתה עד תומה בימי הרת עולם, אחר שכל בניו ומשפחתו נכחדו על המוקד, והוא עצמו בקושי ניצל מן התופת בניסי ניסים, והגיע הנה חלוש עד מאוד כידוע. - מאז נשתנו הסדרים, והיה כל העת דבוק בבוראו. כמלאר משרת לפני ולפנים!

שם בתל אביב זמני התפילות ועריכת השולחנות וקבלת הקהל היו בהפתעות פתאומיות, וכמעט לא היה ניתן לשער מראש מתי ייצא הרבי לתפילה או לטיש, ומתי תפתח הדלת להתקבל בקודש פנימה. על כן התרגלו החסידים לשהות בחצר הקודש שעות רבות, והיו 'יושבים' רכונים על התורה ועל העבודה בבית מדרשו, מוכנים ומזומנים לכל עת שייצא הרבי בתפילה ועבודה. פעמים רבות היה זה בשעות הקטנות של הלילה, כשפתאום נפתחה הדלת לתפילת מעריב או לטיש, או לקבלת קהל. [בשבת האחרונה לחייו עלי אדמות, יצא אל הטיש בליל שבת קודש לאחר השעה שתיים בלילה!]. יום אחד הגיע מבני ברק יהודי שנצרך בדחיפות אל הרבי, הוא מיהר מאוד והיה מוכרח לשאול בעצת קדשו בטרם ייצא לדרכו, אך לדאבון לבו הדלת היתה סגורה ומסוגרת! בפתח עמד הגבאי הנאמן והמפורסם ר' שלום פוגל ז"ל, שוקד על משמרתו נאמנה, אשר הודיע לכל שוחרי הפתח שכעת לא ניתו להיכנס אל הרבי בשום אופו. ועליהם לשבת ולהמתיו עד שתפתח הדלת, לבינתיים התאספו עוד ועוד אנשים שרצו להיכנס אל הקודש.

והנה בשעה מאוחרת מאוד באמצע הלילה נפתחה דלת הקודש, והרבי החל

כאיזה החום

תרצה להתחוק ולקכל כלים לעשות רצון הכורא?

טיב התחזקות

תורה | שמחה | כיבוד אב | חסד | עינים | שלום

עבודת השי"ת ב' כרכים / מקומות הקדושים ב' כרכים

ו הכל והודאה ו תפילה ו

ניפרה שיק!

לקבל את פני הקהל. בהשקט וביראה עילאה נכנסו האנשים בזה אחר זה, וניגשו עם 'פתקא' ופדיון נפש, כל אחד ועניינו.

הסדר היה, שהכניסו חבורה שלמה של קבוצת אנשים יחדיו אל תוך החדר, וכולם עמדו ביחד רחוק מן השולחן, וניגשו כך אחד אחד אל מקום קדשו. מיודענו האורח מבני ברק שמח שסוף סוף החלו העניינים לזוז, וכך מצא את מקומו באמצע התור שהתקדם בזריזות אל עבר חדרו של הרבי. אך להפתעתו ואכזבתו הגדולה, בדיוק כשהגיע התור שלו להיכנס אל החדר, ניגשו הגבאים לסגור את הדלת! מי שהיה כבר בפנים החדר ייגש עתה, ואילו שאר האנשים שבחוץ ייאלצו להמתין עד שתיפתח שוב הדלת.

האורח דנו שעמד בדיוק במפתו פתח הדלת, לא היה מסוגל לוותר ולהמתין עוד כמה שעות, על כן המציא 'עצה' לעצמו, הוא דחף מהר את רגלו פנימה בטרם נסגרה הדלת בעדו...

, הוסיד ר' שלום ניגש תיכף לבדוק מה מפריע לדלת להיסגר, והנה פוגש הוא באותו אדם שמנסה להידחף פנימה בכוח ולהתחבר עם הקבוצה שכבר בפנים... ר' שלום גער בו כדרכו בהנהגת החצר ביד רמה. וציווהו תיכף להוציא את רגלו החוצה. מי שבפנים בפנים ומי שבחוץ בחוץ! - פסק. אבל האיש התעקש ולא הסכים לוותר, הוא הרים מעט את קולו וצעק, תוך שהוא מנסה לדחוף את הדלת, הוא טען שכבר ממתין פה כמה שעות טובות, ושיניחו לו להידחף פנימה! לשמע הקולות והדחיפות הרים הרבי את עיניו הקדושות מן הקוויטעל שאחז בידיו, ושאל: וואס איז די קולות?

ענה לו המשמש בקודש שעמד לידו, וסיפר לו מה שקורה שם בפתח החדר, שר' שלום ציווה לסגור הדלת, ואיש אחד מתעקש שם ונדחף בכוח להיכנס פנימה.

הרים הצדיק את ראשו, והביט אל עבר הפתח, וכראותו את האיש הנדחף בדלת, פנה אליו ברכות: איך בעהט דו זאלסט ארויס גיין! [מבקש אני ממר לצאת החוצה].

עתה כבר לא נותרה שום ברירה בפני האיש, הוא הוציא בהכנעה את רגלו חזר לאחוריו, והדלת נסגרה בפניו.

לא חלף זמן רב, והנה יוצא פתאום המשמש אל חדר ההמתנה, ושואל אחר האיש שנדחף מקודם בדלת, וכשמצאו אמר שהרבי קורא לו. ומבקש שייכנס עתה!

האיש נכנס בקודש פנימה, ועמד מבולבל מעט תוהה ולא מבין, מה קורה פה? מתחילה דחה אותו הרבי החוצה בשני ידיים, ועתה פתאום נקרא להיכנס בהזמנה אישית?...

הרבי שהבין למחשבותיו והתלבטותו, אמר לו מיד: אסביר לך! מתחילה ציוויתיך לצאת החוצה, מחמת שאבי זכרונו לברכה [ההדק המהרי"ד מבעלו זצוקילן, היה אומר: "א יוד דארף נישט אויס פירעהן"... [יהחי צריך להתרגל שלא להתעקש עד הסוף...].

אך לאחר מכן קראתיך שוב לבוא פנימה, משום שגם אני לא צריך 'אויס פירעהן'... - זהו המתכון הנכון והמוכן להטיל שלום בישראל בין אדם לחבירו, ובין איש לאשתו!

[מתוך שיחה בישיבת 'נוה ציון', י"ט שבט תשס"א]

-> • <-

הגה"ק בעל הלבוש מרדכי זצוק"ל נודע כגאון וצדיק מגדולי הדור, פעם ניגש אליו יהודי אחד וביקש ממנו 'ברכה', כמנהג ישראל קדושים כשרואים את הצדיק לבקש הימנו ברכה.

ענה לו הצדיק, מה צריך אתה לברכתי? הנה כשמתפלל אתה בשמונה עשרה לפני קונך את ברכת "שים שלום", תוריד את ראשך ותבקש ממקור הברכות בכבודו ובעצמו, כאשר מבקשים שם באותה ברכה: "ברכנו אבינו כולנו כאחד יחד באור פניך"! - ויתרה מזו אינך צריך לברכתי כלום!

על טיב זה המעשה, שח לי יהודי נאמן שנצרך לברכה וישועה בענין שלום ביתו, שמאז שראה סיפור זה "בטיב המעשיות". הוא בוכה ומתחנו על נפשו בברכת "שים שלום" בלב הומה, וברוך ה' זוכה לראות ישועות גדולות! -

וראינו כאן גם את "טיב ההשגחה", ששלחו מן השמים את המעשה הנצרך לאדם הנכון במקום הנכון, ה' יברך את עמו בשלום.

[יפרטיות", קובץ 130413]

לקבלת העלון בפייל (דוא"ל) נא לשלוח לפייל הפצו"ב

האחים היקרים העומדים תמיד לימין רבינו הרב יהודה בן שרה שיינדל והרב שאול יחזקאל בן שרה שיינדל וכל משפחתם – להצלחה בכל העניינים 🍳 יוסף בן טילה רוזא לרפו"ש • שרה שיינדל והרב שאול יחזקאל בן שרה שיינדל וכל משפחתם – להצלחה בכל העניינים 🤄 יוסף בן טילה רוזא לרפו"ש • שרה שיינדל בת טילה רוזה להצלחה בכל העניינים

shivti11@gmail.com | סבילת שבתי בבית ד' | רח' ישעיהו 7 ירושלים טל: מ-3331109 סבילת שבתי בבית ד' | רח' ישעיהו 7 ירושלים

יהודי יקר! אל תחזיק טובה לעצכך, הכך כוזפן להדפים ולהפיץ את העלון באזור כגוריך ולהיות שותף לזיכוי הרבים. הפעוניינים יקבלו את העלון בפייל (אפשר גם ישירות ליפוס) בקובץ להדפסה. Anyone Interested in receiving Tiv Hakehila weekly in Hebrew or English should Email - Sheldon@hpins.net Or | zeligk@gmail.com or text 718-249-7173



# שיב המעשיות שִׁים שֲלוֹם!

פירש רש"י: ותחללה - הא למדת שאם הנפת עליה ברזל חיללת וכוי. שהמזבח מטיל שלום בין ישראל לאביהם שבשמים, לפיכך לא יבא עליו כורת ומחבל. - והרי דברים קל וחומר, ומה אבנים שאינם רואות ולא שומעות ולא מדברות, על ידי שמטילות שלום, אמרה תורה 'לא תניף עליהם ברזל'. המטיל שלום בין איש לאשתו, בין משפחה למשפחה, בין אדם לחבירו, על אחת כמה וכמה שלא תבואהו פורעות" ע"כ.

כלומר, המזבח "מטיל שלום בין ישראל לאביהם שבשמים", על ידי שהמקריב את קרבנו מתנודה ושב בתשובה, ונעשה שלום בינו לבין אביו שבשמים, ובסגולת המזבח בינו לבין אביו שבשמים, ובסגולת המזבח להטיל שלום בין ישראל השבים בקרבנם בכל לב אליו יתברך. ולכן אסור להגיף עליו ברזל, כדי שלא יבוא עליו כורת ומחבל ח"ו. מון המזבח למדנו קל וחומר לאדם, שאם על

האבנים שלא רואות ולא שומעות ולא מדברות לא תניף ברזל ומחבל, מחמת שמבאיות שלום בעולם. – על אחת כמה וכמה שאדם המטיל שלום בעולם שמביאות שלום בעולם. ומשתדל למנוע מחלוקות, כדי להרבות שלום בין איש לאשתו ובין משפחה ומשחדה ובין אדם להרבירו, בוודאי שלא תבואהו פורענות, ויזכה לברכת שמים. בדברי רש"י הללו שלפנינו, מונחת וטמונה הבטחה גמורה, הגלמדת מקל וחומר! אמונים אנו תמיד על כל תג ותג מלשון רבינו רש"י ז"ל, וסמוכים ובטוחים אנו על הבטחתו הברורה לכל המטיל שלום שלא תבואהו פורענות!

כמה צריכים אנו כעת חיה בומנינו כיום, להחזיק איתן בחבל ההצלה שמושיט לנו רש"י ז"ל בהבטחה ברורה. - כאשר מגיפות וחולאים משתוללים בעולם, וביותר המגיפות הרוחניות שורש ויסוד המגיפה הגשמית, ומי לא יירא ולא יפחד שלא ייסחף חלילה בזרם מים הזידונים של מגיפות קשות חלילה.

שומה עלינו אפוא בימי השובבי"ם הללו, להחזיק איתן בחבל הצלת הבטחה זו המפורשת, שהמטיל שלום בעולם אין פורענות באה לידו! - ה' עוז לעמז יתן ה' יברך את עמו בשלום, אמן.

-> • <-

[טיב התורה - פרשא דידן]

הרה"ק בעל "דמשק אליעזר" מוויזגיצא זצוק"ל עלה כידוע בחסדי שמים לארץ הקודש, והעתיק את משכן הישיבה הקדושה אשר הקים ובנה בעיר 'ויזניץ' שבחבל בוקובינה שברומניה אל תוככי העיר תל אביב, שהיתה באותם זמנים עיר מלאה חכמים וסופרים. [ולאחר שהקים אחיו הק' בעל אמרי חיים זצוק"ל את השיכון הקדוש שבקרית ויז'ניץ בבני ברק, עברה הישיבה עם כל הפמליא לשם]. שם בישיבה הק' שבתל אביב הפיח הצדיק רוח חיים דקדושה, ולהב רשפי אש קודש בקעו מבית מדרשו והאירו אל תוך חשכה.

בדרכיו שהיה מהלך ה'דמשק' ברחוב העיר, היה מקדש שם שמים ברבים, לא רק בעצם מראהו ההדור בהדרת פנים אצילה, אלא גם בקירוב שהיה מקרב לבבות ישראל בחיבה, ומעוררם לעשות שלום בינם לבין עצמם, ובינם לבין אביהם שבשמים.

באחד הימים בעודו מהלך על פני רחובותיה של תל אביב, נעצר פתאום בפתח חנות שעונים ותכשיטים, ותיכף נכנס בכל הדרו פנימה בליווי הגבאי הנאמן.

השען בעל החנות ואשתו מיהרו לקבל את פני קדשו, ושמחו לקראת הצדיק שבא בצל חנותם. הם הגישו לפניו כיסא, ולאחר שהתיישב ובירכם לשלום, שאלו ממנו את מבוקשו בבית העסק שלהם.

אמר להם הצדיק, שברצונו לקנות שעון חדש לתכשיט עבור זוגתו הצדקנית, מחברתו בקודש ע"ה, והיות ששמע שבחנות זו ישנה סחורה טובה ואיכותית, ובעיקר שירות טוב עם עזרה והכוונה בייעוץ לבחירה נכונה, לכן העדיף להגיע לחנות זו.

בעל החנות ששמח מאוד על 'לקוח' נכבד וחשוב שכזה, שמכל חנויות העיר בחר את שעון התכשיט לאשתו הרבנית דווקא בחנותו שלו, מיהר להוציא את מיטב השעונים המשובחים והמפוארים שבתצוגת החנות, הוא פתח את כולם והניחם על דוכן המכירה, כדי שיבחר לו הרב באיזה שעון שיחפץ.

כולם הוביחם לל דוכן המבירון, כדי שיבות לדודת בשלת המוניטין... והחל תיכף הוא מיהר להציע גם את ה'שירות הטוב' שבחנות בעלת המוניטין... והחל תיכף בהרצאות מלומדות על טיבו האיכותו של כל שעון ושעון, מידת אמינות חוזקו, האף נקב במחירו של כל שעון, שהיו כולם מן היקרים שבחנות.

הרבי שמע את דבריו של בעל החנות, אך אמר שבהיות השעון מיועד עבור זוגתו, צריך כאן 'מבינות' מיוחדת בהתאמת השעון לנשים דווקא! "והרי בזה שנינו לא מבינים טוב"... אמר בחיוך. - ולפי ששמע שדוקא האישה בעלת החנות מבינה היטב בצרכי הנשים ואהבתם, ויודעת לייעץ ולכוון לכל אחת ואחת לפני עניינה, את התכשיט המתאים לה. לפיכך מבקש הוא שדוקא האשה בעלת החנות היא תייעץ ותבחר עבורם את השעון המתאים. זז אפוא המוכר הצידה, ונתן לאשתו המוכרת לגשת לבחור ולהתאים את

השעון, אשר לפי דעתה ימצא חן בעיני הרבנית. ואכן לאחר מספר בירורים קטנים הסתכלה המוכרת היטב על סוגי השעונים השונים, ובעיקר על יופיים וחין טעמם, ועד מהרה הצליחה לבחור בחכמתה את השעון האמור להתאים היטב לטעמה של הרבנית החשובה.

הרבי הצדיק שמח על הבחירה המצוינת, וביקש לארוז את התכשיט היקר, ולעטוף אותו בעטיפה נאה והדורה, כראוי לתשורה של הרבנית!

משהחלה המוכרת להכין את המארז ולעוטפו, אמר הרבי שלבינתיים ייצא לדרכו, ובתוך זמן קצר כשהכל יהיה מוכן ישלח את הגבאי הנאמן עם התשלום, להביא עבורו את המתנה.

הגבאי המסור, תלמידו הנאמן, שעמד הגבאי המסור, תלמידו הנאמן, שעמד כל העת בחנות נפעם ונדהם, כשאינו מבין מה לו לרבו הקדוש בחנות שעונים מבין מה לו לרבו הקדוש בחנות שעונים בצאתם החוצה בפליאה גדולה, למה הטריח עצמו חלול בכבודו להיכנס לחנות כן כאמצע הרחוב? ואם אכן ברצונו הבנית, הרי לרכוש שעון תכשיט עבור הרבנית, הרי לרכוש שעון תכשיט עבור הרבנית, הרי

בקלות יכולים הגבאים להזמין אל ביתו נאוה קודש כמה סוחרי שעונים ותכשיטים שיביאו את סחורתם אליו, ויבחר את אשר נראה בעיניו!

תיכף אסביר לך הכל, אמר הרבי, אבל תחילה עלינו לדאוג לתשלום עבור השעון היקר... דע לך נאמנה שאין אצלי כרגע את הסכום הדרוש, ולא חישבתי מתחילה שיהיה זה שעון כה יקר! לפיכך במטותא ממך, תיגש נא לביתו של גביר פלוני מאנשי שלומנו, ותבקש הלוואה על סכום המחיר הנקוב של השעון.

הגבאי הנמרץ רץ תיכף לקיים מצות רבו, ובתוך זמן קצר השיג את סכום ההלוואה הנצרך, והביא מן החנות את המתנה היפה לפני הרבי הקדוש.

כשראה הרבי את התכשיט ארוז ביופיז, התחייך ואמר, עתה אסביר לך הכל, מזה כמה ימים מדי עוברי בדרכי דרך אותה חנות, שמעתי את האיש בעל החנות מתקוטט עם אשתו המוכרת, וצועק עליה שבגללה לא מגיעים לקוחות לחנותם! כי אינה מבינה כלום ביחסי לקוחות, וכיצד יש להתעסק עמהם ולהלך לפי רוחו של כל אחד, והיא 'הורסת' להם את כל העסק!... האישה לעומתו לא נשארה חייבת, ואף היא לא מילאה פיה מים, וענתה לו במנה שבעתיים ככה... והקולות עלו והשתרגו למעלה ראש!

לאחר ששמעתי כמה וויכוחים שכאלה בין הבעל לאשתו, המשיך הצדיק, נצבט לבי בקרבי, ונפשי כאבה על מחלוקת מיותרת שבין איש לאשתו. לפיכך טיכסתי עצה בדבר, כיצד ניתן להשים שלום ביניהם. ולכן נכנסתי כביכול כדי לרכוש את התכשיט עבור הרבנית, וביקשתי בזה דווקא את ה'מבינות' של האישה, כפי ששיבחתי בפניהם את שירותה הטוב ובחירתה בייעוץ הנכון הנצרך ללקוחות! וכל זאת כדי שיראה הבעל המוכר ויוקיר ויעריך את אשתו על פעלה הטוב, ולא יזלול בה עוד.

והלא הרבנית גם היא, אכן צריכה לשעון טוב! הוסיף הרבי בבת שחוק, שכן בת גדולים היא, בהיותה נצר למלכות רוז'ין המפוארת, וראויה היא לתכשיט מהודר זה, שבא להטיל שלום בין איש לאשתו!

ואכן מאז אותה עסקה התקרב בעל החנות אל הצדיק, ובכל פעם שהגיע אליז או כשנפגשו באקראי הזכיר הרבי את אותה 'בחירה' טובה שבחרה המוכרת בעבורם, שהיתה קולעת השערה! וברוך השם נהנית הרבנית מאוד מן השעון. עד מהרה חזר השלום לשכון באוהלם, והאמת והשלום אהבו, לשמחתם הגדולה של הרבי הק' והרבנית הצדקנית על שזכו להטיל שלום בין איש לאשתו, ולעשות נחת רוח ליוצרם.

-> • <-

דרכו של הרה"ק רבי ישראל מבלחזיב זצוק"ל לברך תמיד בשלום כל אדם. וכדרכם של כמה צדיקים קדושי עליון, הקפיד לקיים בנפשו מאמר הגמרא (ברכות יז): "מרגלא בפומיה דאביי, לעולם יהא אדם ערום ביראה, מענה רך משיב חמה, ומרבה שלום עם אחיו ועם קרוביו ועם כל אדם, ואפילו עם נכרי בשוק, כדי שיהא אהוב למעלה ונחמד למטה, ויהא מקובל על הבריות. אמרו עליו על רבן יוחנן בן זכאי, שלא הקדימו אדם שלום מעולם, ואפילו נכרי בשוק" ע"כ.

ידעו כבר כל תושבי בלאז'וב, גם הגויים שבעיר, שאם יפגשו בדרכם ברחוב את הרבי הקדוש, הוא ייעצר ויברך אותם במאור פנים בברכת השלום.

אחד התושבים הנכרים שבעיר היה נקרא 'אדון מילר', הוא דר לא הרחק מביתו של הרבי. ומדי יום ביומו כשעבר הרבי בדרכו מבית הכנסת היו נפגשים ברחוב, הרבי הק' היה פונה אליו בחיוך: בוקר טוב הער מילער! והאדון מצידו השיב גם הוא: בוקר טוב רבינער!

כך נמשך הדבר כמה שנים, כשאין הם מוותרים על הפגישה היומית בברכת השלום בפתחו של יום.

והנה החלה מלחמת העולם הקשה, השואה האיומה לא פסחה גם על העיר בלחז'וב וסביבותיה. וכך ביום אחד עלה הכורת על יהדות בלחז'וב המעטירה, קלגסי הנאציים האכזריים ימח שמם דחסו את כולם יחדיו אל תוככי קרונות המוות הידועות לשמצה. וכעבור "מים מספר | הפשר בעטיד ז" |>

# טיב ההשגחה

סיפורי השגחה פרטית שנשלחו לפערכת ע"י הקוראים

# שמירה עליונה'

זה היה בתחילת דרכי להתקרב ליהדות, התהליך היה ארוך ומייגע אבל התחזקתי מיום ליום בעבודת ה' ובכל פעם קבלתי על עצמי עוד מצוה לשמור ולקיים. הדרך היתה מלאה בעליות ומורדות וכל פעם הייתי צריך להתחזק מחדש לכל דבר שבקדושה, כך גם היה לי בעניין הנחת התפילין, תקופות חזקות ותקופות של מלחמות ביצר...

זה היה בעת שיצאנו לפעילות מבצעית וכל היום היינו במסעות כך שלא הספקתי להניח תפילין. הצטערתי על העניין אך לא הייתה לי ברירה אחרת עד שהשמש כמעט שקעה והנה עצרנו לפוש קמעה מהדרך הארוכה בשטח.

מיד כשעצרגו אמרתי לנהג שהוא בא איתי להניח תפיליו.

הוא ניסה לסרב מכיוון שהיה מותש ורצה לנצל את העצירה למנוחה אך לא יכל לסרב להפצרות שלי ביודעו כי לא אתן לו מנוח עד שיניח תפילין.

מאחר ולא הותרתי לו ברירה הוא התלווה אלי לחלק האחורי של הרכב ושלפתי משם את התיק האישי שלי והנחנו תפילין אני ראשון והוא אחרי. עזרתי לו להניח את התפילין וכשהוא אמר את הפסוק הראשון של "שמע ישראל" הרעיד אותנו פיצוץ עז מפגז שפגע בחלקו הקדמי של הרכב המשוריין בדיוק במקום בו היה הנהג אמור לנוח ולטעון כוחות להמשך הדרך.

יצאנו כולנו ללא שריטה חוץ מצפצופים באוזניים.

היה ברור לנו שזכות התפילין הצילה את חיינו.

מאותו יום ואילך עמדו אצלי בתור כל בוקר ובמשך כל היום, חברים וידידים להניח תפילין, והיה חיזוק עצום לכולם עד כמה המצוות שומרות עלינו.

חשוב לי להדגיש שאני לא טיפוס שכופה את עצמי על אחרים. מי שלא רוצה מפסיד, אבל כאן משמים הייתי נודניק והצקתי לו שיניח תפילין

דבר המנוגד לאופי שלי...

בעל המעשה: א. ב. ד.

הפעונין לזכות את הרבים בסיפור של השגחה פרטית פוזפן לשלוח אל ר' שפחה ספואלס בפקס: ב15326517922 או ל: o.y.wines@gmail.com





# טיב הלנה

נכתב ע"י הר"ר מאיר רבינוביין שליט"א

# חיוב מאה ברכות

א. חייב אדם לברך בכל יום מאה ברכות. לפחות (שו"ע סיי מ"ו ס"ג).

ב. הטעם. לפי שהיו מתים בכל יום מאה נפשות מישראל תיקן דוד ע"ז לברך מאה ברכות בכל יום (מ"ב סקי"ד בשם הטור). ובפוסקים יש עוד הרבה טעמים ורמזים בזה.

ג. יהיו נזהרין לברך אותם, כי איכא סכנת מיתת מאה ישראל בכל יום כמו שהיה קודם שתקו דוד מאה ברכות אלו (ב"ח).

ד. ק' ברכות כל יום, להגן על צ"ח קללות הכתובים במשנה תורה, וכשתדרוש גם כל חלי וכל מכה הרי ק' (חקח סי' ש"כ).

ה אם יכול להוסיף על מאה ברכות הרי זה משובח, כמו שאמר דוד (תהלים ע"א י"ד) והוספתי על כל תהלתך, ואמר עוד (שם ע"א מיים פי יספר צדקתר כל היום תשועתר כי לא ידעתי ספורות (אבודרהם שער ברכת המצות ומשפטיהם). ו. כל המוסיף על המאה ברכות, מוסיפין לו (סדר היום, פ' חיוב מאה ברכות).

ז. יהיו ברכות ראויות להמנות שיברך אותם בכוונה ראויה, דאי לאו הכי ברכות פסולות איקרו ואינן ראויות למנין, אדרבא לחטא יחשב לו ח"ו (סדר היום, פ' חיוב מאה ברכות, סידור יעב"ץ). ה. כל הברכות כולן שהן דרך שבח והודיה ובקשה, כדי לזכור את הבורא תמיד וליראה ממנו [ולאהבה אותו (שו"ע הרב)] (רמב"ם הלי ברכות

ש. מה טוב חלקו ומה נעים גורלו אם יוכל למנות אותם כולם בכוונה, כי ודאי עשה רושם למעלה ומברכותיו יברכו עליונים ותחתונים. כי ענין סוד מאה ברכות הוא ענין נשגב עד מאד ונורא כי לא על חנם אמרו ז"ל מה ה' אלהיך שואל מעמך, אל תקרי מה אלא מאה, וכיון שהשי"ת אינו שואל מעמנו כי אם היום, פי הדבר הזה בלבד, דבר גדול הוא (סדר היום, פי חיוב מאה ברכות). וחשבון זה חביב לפני המקום ברור הוא מאד. וישלח ברכה באסמיו. וימלא שנותיו וימיו, יצילנו אף מן קמיו (סידור יעב"ץ). י. מפני שתפילת ערבית בתחילת הלילה והיא התחלת היום, שהיום הולך אחר הלילה, צריך להתחיל ולמנות מתפילת ערבית (סדר היום פי

וי"א דזמנה מעת שיתעורר האדם משנתו בבוקר, עד שיחזור וישכב בלילה ויברך המפיל חבלי שינה וכו' (מחזור ויטרי ס"א, רוקח סי ש"כ, לבוש ס"א, ועוד).

חיוב מאה ברכות, סידור יעב"ץ, אבודרהם, כל בו, ועוד).

יב. והכריעו האחרונים כדעה ראשונה, שמתחיל המנין מתחילת הלילה (כן משמע במ"ב (ספי"ד) שמתחיל המניו מאה ברכות מברכת המפיל, וכו משמנו משו"ע הרב).

יג. והנה בכל יום אנו מברכין עוד יותר ממאה ברכות, אבל ביום השבת חסר לו י"ג ברכות מהמאה, ע"כ יראה להשלימם במיני פירות ומגדים, [ומדת חסידות לטרוח בגופו וממונו להכין מלפני השבת מיני מגדים כדי להשלים המאה ברכות (מחז"ב סיי ר"צ סק"א)], וביוהכ"פ ישלים זה בברכת הריח על הבשמים. אר כ"ז שלא הסיח דעתו מלהריח אסור לחזור ולברך משום ברכה שאינה צריכה. וכן יוכל להשלימם בברכת אשר יצר אם נזדמן לו (מיב

יד. אם עולה לתורה או עולה למפטיר וכן במתפלל לפני העמוד, הרי יש לו בזה עוד כמה וכמה ברכות (סידור יעב"ץ).

שנ. כתב המ"א דלא יכניס עצמו בחשש ברכה שאינה צריכה משום מצות ק' ברכות (מ"ב סקי"ד).

שז. ובשעת הדחק אם אין לו, יוצא במה שיכויו לשמוע ברכת התורה והמפטיר ויענה אמן, וכן אפשר דיוצא ע"פ הדחק במה שמכוין לשמוע חזרת הש"ץ (מ"ב סקי"ד). דע"י עניית אמן חשוב כאלו היה מברך לעצמו (מיב

ית. וע"כ מצוה על העולים שיברכו בקול רם כדי שכל הקהל ישמעו ויוכלו לענות אמן (מ"ב סיי רפ"ד סק"ה), והאומרים הברכות בלחש. עליהם נאמר (פהלת פי ייהו 'וחוטא אחד יאבד טובה הרבה' (חס"ל ס"א).

ית. אם אינו מתפלל בציבור ואין לו ההשלמה כנ"ל, יכוין ב'אין כאל-הינו' כדי למלאות החסר ממאה ברכות (מ"ב סיי תרמ"ב סק"ה).

יש. מזכיר אין כאל-הינו ד' פעמים, *פי* כא-להינו ד' פעמים נודה לאל-הינו ד' פעמים, הרי י"ב פעמים אמן. ולבסוף הוא אומר ד' פעמים כדוך א-להינו. וכן ד' פעמים אות הוא א-להינו. ונראה כאלו הוא אומר י*ייב פעסים* ברוד אתה אכז. והם י"ב ברכות (חקח סי ש"כ, מחזור ויטרי סי' א')

שיש כ' כנוים שיש כ' ברכות, והוא כ' כנוים שיש באין כאל-הינו שכל אחד מהן עולה להשלים ברכה אחת וכל בו סיי ל"ו).

לא. הא דמברכים בהמ"ז אחרי סעודה ג' במוצש"ק ולפעמים גם בלילה כבר, מצטרף לחשבון ק' ברכות של יום שבת (שבה"ל ח"ה סיי

כב. מיהו אם לא דקדק וחיסר בשבת או יוה"כ, יש לצרף דעת כמה מגדולי הפוסקים דס"ל שמאה ברכות כל יום היינו במשר יום ולילה שלאחריו, ולא לילה ויום, וכן משמע קצת מלשון הרמב"ם שם (הלכה י"ד) שצריך לברך מאה ברכות בין היום והלילה, הרי הקדים בלשונו יום ללילה. ומשמע שהלילה מצטרף ליום שלפניו, וכעיו קדשים שהלילה הולך אחר היום שקדם לו, וע"כ ישלים במוצאי שבת (תשוה"ג ח"ב סי' קכ"ט).

כנ. נשים אינם בתקנת המאה ברכות, והוא דמפשטות דברי הב"י והפוסקים ריש סי' מ"ו דחשבו חשבון המאה ברכות של כל אדם וחשבו בחשבוו טלית ותפיליו וכה"ג ברכות דלא שייכי בנשים ולא כתבו נשים מאי איכ"ל, מכלל דפשיטא להו דהתקנה לא שייכי בנשים (שבה"ל ח"ה סיי כ"ג), וי"ל דכיון דמצות מאה ברכות ניתקנה לכל יום בפני עצמו, הרי זה מצוה שהזמן גרמא שנשים פטורות (תשוה"ג ח"ב סי' קכ"ט).

כד. קטן, לכאורה גם כן אינם בדין זה, כי חסר להם ברכת התפלין, אולם בספר מקור חיים ולחו"י סיי ר"צ) הביא דמנהגו של ישראל לחלק פירות שבת לבניו ובני ביתו וילדים אחרים כדי להרגילם באכילת פירות בשבת, משמע דס"ל דצריך לחנך הקטן לברך מאה ברכות.

# טיב התחזקות

# - וקדשתם היום

עבודת האיש הישראלי לשלוט על הגוף שלא יימשך אחר תאוות לבו

## היו נכונים לשלושת ימים

ביום השלישי לביאת בני ישראל אל מדבר סיני. ציווה הקב"ה למשה רבינו להכיו את בני ישראל לקראת המעמד הגדול והנורא של קבלת התורה, ובשביל שיהיו ישראל ראויים ומתוקנים לקבל את התורה הקדושה, עליהם להיות זכים ונקיים בתכלית הקדושה, ועל כן הורה הקב"ה למשה רבינו (שמות יט, י) "לך אל העם וקדשתם היום ומחר וכו' והיו נכונים ליום השלישי כי ביום השלישי ירד ה' לעיני כל העם על הר סיני". אך למרות שעל פי דיבורו המפורש של הקב"ה, היה לו למשה רבינו לצוות את בני ישראל שיקדשו את עצמם רק שני ימים, שכן כך היה הדיבור 'וקדשתם היום ומחר'. אר למעשה הוסיף משה רבינו עוד יום מדעתו, ויחד היו שלושת ימים של הגבלה. וכדמצאנו בתורה הקדושה שאמר משה רבינו לישראל (שם, טו) "היו נכונים לשלושת ימים אל תגשו אל אשה".

למדים אנו מזה את גודל מעלת וחשיבות עניין הפרישה מן התאוות, שלא אבה הקב"ה להנחיל את התורה לבני ישראל ללא הכנה של שני ימים בפרישה, וביותר רואים אנו את זה העניין ממשה רבינו, שהוסיף להם מדעת עצמו עוד יום של פרישה, ואמרו עלה בגמרא (שבת פז.), שהסכים הקב"ה עם משה רבינו על הוספה זאת.

# לא יהיה להוט להשלים תאוותיו

אכן, לא רק לאותה שעה נאמרו הדברים, אלא עניין זה הוא הכנה ותנאי בכל עת תמיד שיהיה האדם ראוי לקבל עליו עול תורה. שאין התורה והרדיפה אחר התאוות יכולים לדור בכפיפה אחת. ואין הכוונה לומר שיפרוש האדם לגמרי מתהלוכות העולם ומכל וכל, שהרי "לא תוהו בראה לשבת יצרה" (ישעיהו מה. יח), אלא צריר האדם שלא יהיה רדוף אחר מילוי תאוותיו ולא יהיה משועבד להם כעבד הגרצע מתחת רבו. אלא שיהיה הוא שולט על התאוות ולא הם עליו.

ובדבר זה ישנם כמה וכמה מדרגות עד אין שיעור, וכל אחד צריך לשער בנפשו עד היכן הוא יכול להגיע, וכמו שכתב הרה"ק הרבי ר' אלימלך מליזענסק זי"ע ב'צעטיל קטן'. שכאשר עוסק האדם באכילה ושתייה ושאר צרכי הגוף, יחשוב בדעתו כי יותר היה מוכן לקיים עתה את המצווה של "ונקדשתי בתוך בני ישראל" (ויקרא כב, לב). ויצייר במחשבתו שאפילו היו חוטפין אותו רוצחים באמצע האכילה ומענים אותו בעינויים קשים. הייתי משמח את עצמי על קידוש השם יתברך יותר מתענוג גשמי הזה. אבל עוד הוא מוסיף שם. שלא נמסר זה הדבר אלא למי שאוחז באמת במדרגה זו. אבל מי שאיו לבו שלם בזה מוטב שלא יחשוב מחשבות אלו שלא יהיה כגונב דעת עליוו חלילה.

אבל מילתא דפשיטא הוא. שגם בענייו זה ישנם מדרגות השוות לכל נפש. ואפילו מי שאינו יכול לבטל לגמרי את ההנאה מו צרכי הגשמיות שלו. מכל מקום עדייו בכוחו להשתדל שלא יהיה להוט עליהם כל כך, ושלא ימלא את כל תאוותו, אלא תמיד יראה לשייר איזה מה מתאוותו או לדחותו מעל פניו לזמן מועט, ובאופן זה יהיה הוא מושל על תאוותיו ולא להיפך חלילה.

ידועים גם דברי ה'כלבו' (סימן סז) שכתב בזה הלשון: "טוב שַׁיַעַנַה את עצמו, ואם הוא חלוש ואינו יכול לסבול ענויין קשים ותעניות, ימשוך עצמו מתאוותו ואל ימלא תאוותו במאכליו ובמשתיו. וכו אמר הראב"ד ז"ל. שאמר אחד מחסידי עולם הגדר הגדול והמופלא מניעת המאכלות. וזה פירוש דבריו. אל יעזוב לגמרי שלא יאכל בשר ולא ישתה יין, כי די לנו במה שאסרה תורה, אך בעת שמאכלו לפניו ועודנו תאב לאכול ממנו. ימשור ידו ממנו לכבוד בוראו ואל יאכל כדי תאוותו. ודבר זה יזכירנו אהבת הבורא יותר מתענית אחד בשבוע כי זה בכל יום מדי אכלו ומדי שתותו".

# האדם צריך להיות מולך על תאוות לבו

זה הענייו מתגלה לנו ביותר כאו במצוות הפרישה שנצטווינו בטרם קבלת התורה. שלא נתו לנו הקב"ה איזה זמו מוגבל שאז צריכיו להתחיל במצוות הפרישה. אלא ציווה הקב"ה למשה רבינו שיאמר לישראל לפרוש מיד ובפתע פתאום. ללא שהות כלל. וכדכתיב 'לר אל העם וקידשתם היום'. דהיינו שזה עתה ממש צריכים אתם לפרוש ולא למחר. אבל מאידך גיסא אנו רואים כי לא ציווה לנו הקב"ה לפרוש לגמרי מטבע העולם, אלא לזמן קצוב של מספר ימים בלבד.

אין זה אלא כדי לגלות לנו את הדרך הממוצע וההנהגה הנכונה כיצד צריך האיש הישראלי להתנהג בעסקי אכילה ושתייה וכל הצטרכויות הגוף, כלומר, לא שיפרוש מהם לגמרי ויסגף עצמו עד הקצה האחרון, שהרי הקב"ה ברא את האדם באופן שיהיה צריך לאכילה ושתייה ושאר עניינים, אלא אך זאת רצה לומר, שיהיה האדם שליט ומולך על צרכי גופו, שיהא בכוחו לפרוש מהם מיד בעת הצורך, ולא יהיה נמשך אחריהם כעבד נרצע, ועל ידי זה יהיו גופו ורוחו מוכשרים לתורה וקדושה, (בנין יעקב).







RAMAPOST



# טיב המערכרת

# + וישמע יתרו

השבת אנו קוראים בתורה את פרשת קבלת התורה, וכל אחד רוצה כמובן להכין את עצמו, כדי שיהיה ראוי לקבל את התורה, לעשות את עצמו כלי ראוי לקבל את התורה, ולכן עלינו לחפש מהו הדבר הנכון, כיצד נכין את עצמנו לקבלת התורה, האחד יאמר בוודאי כי יאמר כי ראוי להרבות בתפילות, הפאלה מש"י יאמר כי ראוי להרבות בתעניות וסיגופים, ואילו השלישי יטען שצריך לטבול ש"י טבילות במקווה טהרה, ועוד כהנה וכהנה, ומן לאדם להתעלות ולהעפיל למדרגות רוחניות לאדם להתעלות ולהעפיל למדרגות רוחניות גבוהות, אשר כולם יסודתם בהררי קודש, אך אולי קודם ולפני הכל עלינו לחפש מה אומרת התורה, כיצד רוצה התורה הקדושה אומרת התורה, כיצד רוצה התורה הקדושה

פרשתנו פותחת בסיפור הגעתו של יתרו למדבר אל עם ישראל, ולכאורה המעשה הזה היה אחרי קבלת התורה כפי שמביא רש"י, ולכן עלינו להבין מדוע דבר זה כתוב לפני קבלת התורה, ולא זו בלבד אלא שפרשת קבלת התורה נקראת על שם המעשה הזה, 'פרשת יתרו', והתורה הקדושה מספרת באריכות כיצד כיבד משה רבינו את חותנו שהיה גוי, לא סתם גוי, הוא היה כומר לעבודה זרה, ובכל זאת משה רבינו מכבדו מאוד, וגם כשהוא מתחיל להתערב לו בהנהגת העם, משה רבינו אינו מזלזל בעצותיו, אלא להיפך, הוא מקבל אותם ומקיימם, ואת הסיפור הזה התורה הקדושה כותבת לפני קבלת התורה שכל מי שבא ללמוד את פרשת קבלת התורה ילמד קודם דברים אלו.

שנכין את עצמנו לקבלתה?

בגמרא כתוב 'אמר רבי יוחנן אין דברי תורה מתקיימין אלא במי שמשים עצמו כמי שאינו', אתה רוצה לקבל את התורה? ההכנה הראויה לקבלת התורה היא תיקון המידות, ובפרט מידת הגאווה שהקב"ה אינו משרה את שכינתו אצל בעל גאווה, כדי שהתורה תתקיים בנו עלינו ללמוד ממשה רבינו, 'תורה ציוה לנו משה מורשה קהילת יעקב', ולא בכדי מלמדת אותנו התורה כיצד התנהג משה רבינו עם חותנו הגוי לפני קבלת התורה, למרות שזה היה אחריה, כי 'דרך ארץ קדמה לתורה'!

(ע"ע טיב חתורה-יחרו)

וַיִּשְׁכֵע יִתְרוֹ כֹתֵן מִדְיָן חֹתֵן מֹשֶׁה אֵת כָּל־אֲשֶׁר עָשָׁה אֱלֹתִים לְמֹשֶׁה וּלְיִשְׁרָאֵל עֵפּוֹ כִּי־הוֹצִיא יִהוָה אֵת־יִשְׁרָאֵל מִפִּצְרָיִם: (יח, א)

פירש"י: וישמע יתרו - כה שמועה שמע ובא, קריעת ים מוף: ומלחמת עמלק:

איתא במדרש (שמות רבה כד, ט): 'שמעו דבר ה' (ירמיה ב, ד), הדא הוא דכתיב (ישעיה נה, ז) 'שמעו ותחי נפשכם', האיך חביבים ישראל, שהוא מפתה אותן, אמר להם: אם יפול אדם מראש הגג, כל גופו לוקה, והרופא נכנס אצלו ונותן לו רטיה בראשו, וכן בידיו, וכן ברגליו ובכל איבריו, נמצא כולו רטיות. אני איני כך, אלא רמ"ח איברים באדם הזה, והאוזן אחד מהן, וכל הגוף מלוכלך בעבירות, והאוזן שומעת, וכל הגוף מקבל חיים, 'שמעו ותחי נפשכם', לכך אמר: 'שמעו דבר ה' בית יעקב', וכן אתה מוצא ביתרו, שעל ידי שמיעה זכה לחיים, ששמע ונתגייר, שנאמר: 'וישמע יתרו את כל אשר עשה אלקים, למשה ולישראל עמו" עכ"ל המדרש.

הנה המכוון הפשוט בדברי המדרש 'האוזן שומעת וכל הגוף מקבל חיים' קאי על 'דברי תורה', כי זה המזין את עצמו בדברי תורה זוכה על ידם להכיר באיוולתו, ושב בתשובה על כל חטאיו שנעשו באמצאות רמ"ח אבריו ושס"ה גידיו. אולם כשמדייקים בלשוו המדרש 'האוזו שומעת' יש לומר שאיו הכוונה על הלומד מו הספר. כי אי לכר ראוי היה שיאמר 'העיו רואה וכל הגוף מקבל חיים' או 'הפה מדבר' וכו'. ובהכרח שמדובר בתורה ששומע מפי חכם. כי תורה זו דייקא מרפא את הגוף המלוכלך בעבירות, ואסמכתא לכר מצאנו גם כו במדרש במקום אחר (מדרש משלי י): 'בשעה שהחכם יושב ודורש הקב"ה מוחל לעוונותיהם של ישראלי. חזיניו בפירוש שהתורה שהחכם משמיע לאחרים יש בה סגולה מיוחדת למחילת העוון וריפוי הנפשות מחלאת חטאם. וכדי להבין טעמו של דבר, מהו הכח הטמון בהלימוד מפי חכם המכשרת את האדם לתשובה ולכפרה יותר מהלימוד מן הספר, נקדים את דבריו של הרבי רבי אלימלך זי"ע ב'הנהגת האדם' ס"ק א והא לך לשונו: 'צריך האדם ללמוד גמרא ופירש"י ותוס' ומפרשים כל אחד לפי השגתו והפוסקים אחריהם ומתחלה ילמוד שו"ע אורח חיים וצריך להתפלל להש"י שיבא על האמת כי חטאת נעורים של האדם הראשון מסמין עיניו שלא יראה אף שיכול לפלפל ולהגיד לאחרים דינו אבל הוא בעצמו שוכח ולא מקיימם באמת לכן צריך האדם להתחרט מאוד על עונותיו ולהתבודד עצמו קודם אור היום שאז עת רצון לבכות על גלות השכינה פעמים הרבה עד אין חקר ויבכה בדמעות וגם ביום לפעמים יתבודד ואז יראה בעצמו שעמדו עונותיו נגד עיניו. ויזכור את חטאתיו ועונותיו ופשעיו כהרים וגבעות אשר מעולם לא זכר אותם אם עשה ככה. ככה יעשה לא פעם ולא שתים ולא מאה פעמים עד אשר ירחמו עליו מן השמים ויתפלל להש"י שידרכהו

בדרך ויורהו דרכו שלא יבלה חיי חייו ואז הש"י ברחמיו וברוב חסדיו יאיר עיניו באור תורתו הקדושה ויבין וישכיל תוכן הדבר לעשותו ולקיימו', עכ"ל.

היוצא מדבריו הקדושים שכל עוד שנשמת האדם מלוכלכת בעוונות אין דברי תורה נקלטים בו כדבעי, יכול הוא ללמוד ולהשתעשע בתורה אולם אין הדברים 'נשמעים' בתוך נבכי נפשו, כי החטאים הם מסכים המבדילים בינו לבין עיני שכלו, ואינם מניחים לו להכיר במה שהתורה מחייבתו.

והנה כל זה כשלומד בינו לבין עצמו, כי תורה זו היוצא מהבל פיו של חוטא אין בה כח לעורר את האדם לקיימה. שונים פני הדברים כשלומד מפי חכם וצדיק, כי תורה היוצא מהבל פיו של צדיק ביכולתה להשפיע גם על נפשו של החוטא, וזאת משני טעמים, הא' מצד היותה תורה טהורה שיש בכח אמריה לטהר, הב' כי החכם עצמו מוכשר להתעוררות מכח תורתו, ומאחר שהיא תורה המעוררת את החכם יש בה כח לעורר שאר בני אדם גם כן.

מסיבה זו החזיקו ישראל במנהגם לנסוע תמיד אל הצדיקים ואל המגידים לדורותיהם כדי לבקש תורה מפיהם דייקא, על אף שגם ספרי הצדיקים הקודמים היו פתוחים לפניהם ושתו גם דבריהם בצמא, כיון שידעו שאינו דומה שמיעה לראיה, כי גם אם רואים דברי תורה ודברי התעוררות הכתובים על עלי הספר לא יועילו הדברים להתעורר, כי תורה שלומד האדם בינו לבין עצמו אינם יכולים לחדור מבעד המסכים המבדילים בין עיניו לנשמתו, אם לא שישמע את הדברים יוצאים מתוך גרונו של חכם וצדיק, כי תורה זו דומה לאש קודש השורפת את המסכים החוצצים, וכשנכנסים לתוך אזני האדם הוא מתעורר על ידם תיכף לתשובה, ולכך מוחל הקב"ה את עונותיהם של ישראל כשהחכם דורש, ושפיר נחשבים כסם המרפא כל גופו.

על פי האמור תבין כוונת הכתוב באמרו 'וישמע יתרו חותן משה', כי לא יקשה בעיניך למה מרחיב הכתוב לפרט שיתרו הוא חותנו של משה אחר שכבר ידועים הדברים עוד מפרשת שמות (ראה לעיל ג, א) כי תבין שבכוונת הכתוב להגיד למה שמועה שמע ובא? כלומר, למה היה הוא זה ששמע שמועה ובא ולא אחרים? שהרי לפירש"י היה המדובר על השמועה של קריעת ים סוף ומלחמת עמלק, והרי אלו השמועות עשו להם כנפיים בכל ארצות תבל, ולמה לא נתעוררו כל האומות להתגייר מכח אלו הנסים מלבד יתרו? על זה חקק תשובתה בצידה כי יתרו היה 'חותן משה', ומשה רבינו שהה בביתו תקופה ממושכת, ובאותה תקופה כשדיבר משה אל חותנו נכנסו דבריו בתוך לבו של יתרו ונתעורר על ידם להטיב מעשיו, ואחר שהטיב מעשיו והוסרו המסכים המבדילים בינו לבין נשמתו אז השכיל להבין תורה מעצמו ג"כ, וכששמע קריעת ים סוף ומלחמת עמלק שהם גופי תורה מיד נתעורר על ידם להתגייר, אולם יתר הגויים עדיין היו משוקעים בחטאם, על כן גם אחר ששמעו גופי תורה אלו לא היה ביכולתם להתעורר על ידם לתשובה, והבן.

> שיב טיב ההודעות

ניתן לשפוע את שיחותיו של פורנו ורבנו שליט"א ○ בפספר פיוחד וישיר באידיש: 073-2951321 ○ בלשון הקודש: 073-2951320 - 57

יו"ר הוועדה הרוחנית: ר' יעקב רבינוביץ | עורך: ש. גולדשטיין





### מעניני הפרשה

## מדבר שקר תרחק

סיפר רבינו פעם גנבו מהחזו"א שעון זהב, [שקיבלו מאחד] ומאד חרה לו שניצלו את העובדה שנותן לאנשים להכנס לביתו וביתו הפקר. ביקש שיבדקו לראות מי לקח השעון. ואמר החזו"א שסוף הגנב לא יהיה טוב, ואח"כ מצאו את הגנב הרוג.

סח רבינו, בשם המגיד מדובנא משל לאחד שקנה הרבה שקים של תבואה מגוי ורצה לגנוב את הגוי, מה עשה אמר לגוי אני לא יודע כמה שקי תבואה אתה נותן לי, כנגד כל שק שתרים אני אתן לך מטבע ביד ואח"כ נספור כל המטבעות אבי לא יודע כמה שקי ואיני יודע מנין המטבעות, והגוי הסכים והיהודי שלשל לידו כנגד כל שק, מטבע, שהגוי ראה מטבע לא שלו ביד שלו, כמובן גנב כמה מטבעות לעצמו, והיהודישם לב שהוא גונב אבל לא אמר מילה, וכך הרויח הרבה כסף... זה נקרא לגנוב מצוות-מסביר המגיד מדובנא, שגונבים מצוות בלי שישימו לב. שאדם גונב מצוות מהיצר הרע שלו ובלי שישים לב חוטף עוד מצוה ועוד מצוה.

## כבד את אביך ואת אמך

כשבאים לפני רבינו עם נער בר מצוה, ורוצה לקבל על עצמו קבלה, אומר: שיקבל על עצמו דבר אחד שלא יעבור עליו, והציע כיבוד מצות כיבוד 'אב ואם'. על פי הירושלמי קידושין כב ב' אמר רבי יוסי בי רבי בון מי שייחד לו מצוה ולא עבר עליה מימיו מה אית לך אמר רבי מר עוקבן כגון כיבוד אב ואם. שזה אפשר לקיים כל הזמן, ואמר רבינו שע"י זה יקיים נמי שאר המצוות, ושאלו לרבינו למה? ואמר שהתכוין לומר באם יש אבא טוב שילמדו קיום כל המצוות.

כיבוד אב ואם מהדברים שנפרעים גם בעוה"ז, וכמו שהאדם מתנהג עם הוריו כך בניו יתנהגו עמו, וזה מהדברים שרואים גם בזמנינו. רבינו אומר שבדוק ומנוסה כל גדולי ישראל היו מיוחדים בכיבוד אב ואם.

(מנחת תודה)

### חכמת הגרפולוגיה כוחה יפה לגויים

בזוהר פרשת יתרו על הפסוק ואתה תחזה, לגבי חכמת הפרצוף שראה משה רבנו "... תחזה... בדיוקנא דבר נש... אנשי אמת חמש בשפוון, שונאי בצע שית בידין בשרטוטיהון, דאלין אינון סימנין לאשתמודעא בהו בני נשא לאינון דרוח חכמתא שריא עלייהו".

בעולם הגדול התפרסמה חכמת הגרפולוגיה, על פי כתב יד של האדם. האם יש לכך שורש בחז"ל?

זו חכמה שיש בה הגיון, כגון שעל פי כתב מפוזר במידת מה יודעים את תכונתו שהוא גם כן כך וכו'. היתה אשה משוגעת שכתבה מכתבים להחזון איש לכבוד מרן מלך המשיח, הג"ר משה סאלוויציק זצ"ל החזיק את עצמו שיודע בחכמה זו, והראיתי לו את הכתב שלה [לא את המכתב עצמו אלא רק את הכתב על המכתב - כתובת מגורי החזון איש] ואמר על פי הכתב: או שזה משוגע או אדם גדול. אבל לעניינו, כל חכמה זו כוחה יפה לגויים ואצל יהודים זה לא מוכרח, כי אף שטבעו כן על ידי תורה משנה את פעולותיו.

בת שיש לה מצבים פעם שמחה ופעם לא, ואביה רוצה לתת כתב יד שלה לגרפולוג האם זה נכון והגון? זו ראיה ואסמכתא חלשה. כי לגבי הגויים שלא משתנים, הכתב הוא כראיה, אבל בבני ישראל יתכן שזה כתב ידו שנשאר מקודם, והוא כבר השתנה, כי יכול להשתנות, והכתב נשאר כפי שהיה.

בהזדמנות אחרת, כאשר שאלו את רבנו אודות סיוע לטיפול בפלוני, האם כדי להכיר אותו טוב יותר (ולהכיר את תכונות היסוד שבו), אפשר ללכת לגרפולוג שיודע ומועיל בדרך זו והאם יש בזה סתירה לתמים תהיה, הסכים רבנו שאין בכך איסור ואמר כי למושג עצמו יש מקור בזוהר הק' [ועי' רמב"ן בראשית ה' ב'] ובעיקרו של דבר אין בכך סתירה לתמים איסור ואמר כי למושג עצמו יש מהולך לרופא, הולך גם לחכם בתחום הזה (אבל כאמור, לא כל פעם הם יודעים את האמת).

### אנכי ה' אלוקיד

רבנו אישר את הסיפור דלהלן ואמר כי הוא נכון: הרבנית פינקל אשת חבר להגאון רבי בינוש זצ"ל אמרה, כי מעולם לא כעס החזון איש, ורק אם אמרו - מדוע לא עשו כך וכך, שאם היו עושין היה נהיה אחרת, אז כעס ואמר - למה לא עשו כי ה' סיבב שלא יעשו, אם כן איך אומרים - למה לא עשו.

למדנו והשכלנו מתי החזון איש כעס, ומה הוציאו משלוותו הטבעית ועדינות נפשו.

רבנו נכנס לניחום אבלים, והאבל דיבר: בתי נפטרה לפני כמה שנים, באופן שלא הספיקו לתת את התרופה כמו שצריך, ועתה אשתי נפטרה גם כן באופן כזה, האם הדבר מלמד משהו אמר לו רבנו: נגזר על האדם מתי ימות, ובסדר עולם ועתה אשתי נפטרה גם כן באופן כזה, האם הדבר מלמד משהו אמר לו רבנו: נגזר על האדם מהיכות, ובסדר עולם ידבר, ולא צריך לחשוב כנ"ל שיש בזה שייכות.

נקראתי לומר שיחות חיזוק לאחר טרגדיה שהתרחשה בפטירתו של... שאחרי חתונת בנו התנדב בחסד לקחת את כל יוצ"ח של מחותנו לביתם ונהרג, וישנו מקום תורני בו מתאספים יהודים מתחזקים, ואין אפשרות לדבר איתם אודות התמדה בתורה, כי הם לא הגיעו לכך כלל, על מה כן לדבר? תדבר על אמונה.

(כל משאלותיך)

ניתן לתרום גם במכשירי "קהילות" ו"נדרים פלוס" בבתי הכנסת,

יש ללחוץ על לחצן 'קופות נוספות' ובחיפוש 'דברי שי"ח', או בטלפון: נדרים פלוס 3-7630585 שלוחה- 1586

דרים פלוס 03-7630585 שלוחה- **1586** קהילות 073-2757000 שלוחה- **4310** 

igo533145900@gmail.com 🗷 ליצירת קשר:

רבי יהודה הנשיא 52 בני ברק 2077-2092005 

→ 053-3145900 

□







ממרן רשכבה"ג שר התורה הגר"ח קניבסקי שליט"א

גיליון מס' 417 פרשת יתרו תשפ"א שנה תשיעית

לזכות ולברכה ראובן בן זהבה נעמי ברכה בת נאוה ליאורה

שיזכו לרפו"ש בתושח"י

# ∞פנינים על הפרשה מ

# לא תעשה כל מלאכה אתה ובנך ובתך עבדך ואמתך ובהמתך וגרך אשר בשעריך (כ, י)

יש להבין מה ראתה התורה דוקא בדבר זה מתוך כל עשרת הדברות, להאריך כל כך ולפרט מי ומי אסור במלאכה בשבת? ויש לומר, כי בכל אחד מהם יש סבה מיחדת שבלעדיה היה מקום לפטר.

בנך ובתך - הבנים הקטנים, שהיה מקום לומר שמתרים במלאכה בשבת, ולכן פרטה תורה שאם עושה על דעת אביו הוא אסור מדאוריתא (שער הציון סימן של"ד, נ"ד).

עבדך ואמתך - היה מקום לומר שמותרים במלאכה, ואדרבה, על האדון לתת להם לעבד, כי הלא גוי ששבת חייב מיתה (סנהדרין נ"ז ב"), לזה אמרו שאין לעשות בהם מלאכה.

ובהמתך - לחדש לנו דין שביתת בהמתו, ובפרטי הדינים בשלחן ערוך סימן ש"ה.

וגרך אשר בשעריך - הינו גר צדק (יבמות מ״ח ב׳) והיה מקום לומר שמתר בעשית מלאכה בשבת, כי יש סברא 'שלא יאמרו באנו מקדשה חמורה לקדשה קלה' (שמצינו ברמב״ם פ״ה מממרים שמסברא זו חיב הגר לכבד את אביו הגוי), והרי כשהיה גוי היה אסור לשבת ממלאכה, כי גוי ששבת חיב מיתה, ואיך עכשיו יורש בקדשה ומתר לו לשבות, ולזה כתבה התורה בפרוש שגם הוא אסור במלאכה.

פעם השתתף רבנו בשמחה יחד עם רעו ושותפו לחבור הספר 'שונה הלכות' הגאון רבי אלעזר צדוק טורצין זצ"ל. על השולחן עמד בקבוק משקה שהיה סגור בפקק, ורבי אלעזר צדוק נסה לפתח את הבקבוק, אך לא הצליח. נטל רבנו לידיו את המקשה, ובקש שיביאו לו כלי כבד כמו פטיש. הביאו לו, ודפק קלות על הפקק והנה מיד בקלות סובבו

את הפקק והוא נפתח. התפלא הגרא"צ על 'המופת' נענה לו רבנו: זוהי הלכה מפרשת בשלחן ערוך בהלכות שבת... בסימן שי"ד ס"ד: ברזא הלכה מפרשת בשלחן ערוך בהלכות שבת... בסימן שי"ד ס"ד: ברזא שבחבית ואין אדם יכול להוציאה, מתר לקח ברזא אחרת ולהכות באותה ברזא לצרך לשתות יין בשבת. הרי מפרש, שאם מכים על הברז/הפקק, מיד אפשר להוציאה.

(שבענו מטוביך)

# יפה מראה

בַּבֵּד אֶת אָבִיךּ וְאֶת אִמֶּךּ לְמַעֵן יַאֲרְכוּן יָמֶיךְ (כ' ב') נביא עובדה קצרה 'על קצה המזלג' אודות הכיבוד אב הנפלא של רבינו כלפי אביו זי"ע:

בשנותיו האחרונות של רבינו מרן בעל הקהילות יעקב זי"ע, היה רבינו שליט"א מקפיד מידי בוקר לצעוד אחרי תפילת ותיקין לעבר ביתו של אביו מרן זצ"ל.

הסטיפלר זצ"ל, שבאותם שנים כבר לא היה בכוחו לצאת לבית הכנסת לתפילה בציבור, התפלל בביתו, ורבינו שליט"א היה מגיע כל בוקר כדי לדרוש בשלומו, ולסייע לו בקיפול התפילין, כשגמר להתפלל.

למרן זצ"ל היו די משמשים, ולא היה צריך עזרה בדיוק מבנו שליט"א... אבל הבן - רבינו החזיק במצות כיבוד אב, ולא עלה על דעתו לבקש מאחר שיעשה את הפעולה הקצרה הזו. הוא לא ויתר על זה אף יום.

את המדרגות הללו עלה רבינו מידי בוקר לקיים מצות כיבוד אב: רבינו עולה ברחוב רשב"ם 10 (פכל הזכויות שמורות®).

> לזכות ולרפואת סבי ר' **יוסף יעקב** בן **בלומה** לרפואה שלמה ולבריאות איתנה

לזכות התורם לברכה והצלחה וסייעתא דשמיא

ברכת יישר כח גדול לכל שולחי התמונות המיוחדות

divreysiach+subscribe@googlegroups.com :להצטרפות ניתן לשלוח בקשה לכתובת: בקשה לכתובת: מקבלי הגליון במייל ניתן לשלוח בקשה לכתובת: מניתן לתרום ולהקדיש ע"ג הגליון לע"נ, לרפואה ולהצלחה וכד', **נשמח לקבל** עובדות, הנהגות, ושו"ת מרבינו.







"ESSENTIALLY" ABOVE & BEYOND!

 $\cdot$  בסייד - Vo. 3 | Issue 20 | No. 119  $\cdot$  6:32 (און 20  $\cdot$  6 פברואר 2020  $\cdot$  מאנסי: הדלקת נרות - 5:00  $\cdot$  מוציש"ק - 6 פברואר 2020  $\cdot$  מאנסי: הדלקת נרות - 5:00  $\cdot$  מוציש"ק - 6 פברואר 2020  $\cdot$  8 פברואר 2020  $\cdot$  9 פברואר 2020  $\cdot$  8 פברואר 2020  $\cdot$  9 פברואר 2020  $\cdot$ 





דברי תורה מודפסים ומופצים בחופשיות על ידי ראמָפּוֹסט

"בכל המקום אשר אזכיר את שמי אבוא אליך וברכתיך"





דברי שי"ח • טיב הקהילה • שבילי פנחס • חוט של חסד • המברך

דברי תורה **עברית**